
                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

197 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

Tradisi Merarik dalam Persfektif Komunikasi Budaya 

 

Wisri, Wawan Juandi, Aminul Alimin 

wisri1976@gmail.com, wawanjuandi@gmail.com, aminulalimin97@gmail.com 

 

Fakultas Dakwah Universitas Ibrahimy Situbondo 

 

Abstrak 

 

Komunikasi budaya adalah penyampaian suatu budaya oleh suatu kelompok masyarakat 

kepada masyarakat yang lain, baik penyampaiannya berbentuk komunikasi verbal maupun non 

verbal, yang mana komunikasi dan budaya tidak dapat dipisahkan, dikarenakan makhluk yang 

tidak berkomunikasi akan terisolasi, sedangkan budaya tidak dapat dipahami tanpa adanya 

komunikasi. Penelitian ini bertujuan untuk mendiskripsikan komunikasi budaya pada tradisi 

merarik di Desa Monggas Kecamatan Kopang Kabupaten Lombok Tengah. Penelitian ini 

menggunakan metode penelitian kualitatif dengan jenis penelitian etnografi. Hasil penelitian 

ini dapat dikemukakan bahwa pada komunikasi budaya pada tradisi merarik di Desa Monggas 

mempunyai kandungan nilai-nilai sosial, agama, dan kebudayaan dalam setiap 

penyampaiannya, dikarenakan apabila tradisi yang diwariskan oleh nenek moyang itu baik dan 

tidak menyimpang dari ajaran agama islam, maka tradisi itu akan tetap di lestarikan sebagai 

suatu kebudayaan, seperti halnya dengan tradisi merarik di Desa Monggas Kecamatan Kopang 

Kabupaten Lombok Tengah. 

 

Kata kunci: komunikasi budaya, tradisi merarik, Desa Monggas Kopang Lombok Tengah. 

 

Abstract 

 

Cultural communication is the transmission of a culture by one group of people to another 

community, whether the delivery takes the form of verbal or non-verbal communication, where 

communication and culture cannot be separated, because creatures that do not communicate 

will be isolated, while culture cannot be understood without communication. This research 

aims to describe cultural communication in the Merarik tradition in Monggas Village, Kopang 

District, Central Lombok Regency. This research uses qualitative research methods with an 

ethnographic type of research. The results of this research can be stated that cultural 

communication in the Merarik tradition in Monggas Village contains social, religious and 

cultural values in every delivery, because, if the traditions handed down by the ancestors are 

good and do not deviate from the teachings of the Islamic religion, then This tradition will 

continue to be preserved as a culture, as is the case with the Merarik tradition in Monggas 

Village, Kopang District, Central Lombok Regency. 

 

Keywords: cultural communication, merarik tradition, Monggas Village, Kopang, Central 

Lombok 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:wisri1976@gmail.com
mailto:wawanjuandi@gmail.com
mailto:aminulalimin97@gmail.com


                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

198 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

Pendahuluan 

 

 Indonesia adalah bangsa yang 

memiliki suatu daya tarik dan keunikan 

tersendiri, daya tarik itu terlahir dari 

keragaman bangsa indonesia yang 

melimpah seperti suku, budaya, ras, dan 

bahasa, yang senantiasa menghiasi bumi 

khatulistiawa. Bangsa Indonesia dengan 

keberagaman budaya memiliki satu daya 

tarik dan keunikan tersendiri, sehingga 

keberagamaan tersebut semakin kompleks 

dengan persinggungan satu tradisi tertentu, 

karena kebudayaan tidak bisa dilepaskan 

dari manusia sebab kebudayaan itulah yang 

menjadi intinya dari kehidupan, yang mana 

kebudayaan adalah khas insan, artinya 

hanya manusia yang berbudaya dan 

membudaya.1  

 Begitu juga dengan pulau lombok, 

lombok adalah salah satu pulau dari sekian 

banyaknya pulau di Indonesia, yang mana 

pulau ini terletak di Provinsi Nusa 

Tenggara Barat dengan memiliki banyak 

keaneka ragaman budaya yang masih 

dipertahankan oleh masyarakatnya. Pulau 

ini didiami oleh suku sasak, kata “sasak” 

adalah kata yang dilabelkan untuk 

masyarakat yang mendiami pulau lombok. 

Menurut Goris Fachrir Rahman 

mengatakan, kata “sasak” berasal dari kata 

sah yang berarti pergi dan “shaka” yang 

berarti leluhur yang bermakna “pergi 

ketanah leluhur orang sasak (lombok).2   

Pulau lombok juga di juluki sebagai 

pulau seribu masjid, karena hampir di 

seluruh wilayah dapat kita jumpai 

bangunan-bangunan masjid yang berdiri 

indah. Pada zaman yang sudah serba 

modern ini, masih banyak  masyarakat 

lombok yang masih memegang teguh  

budaya atau tradisi yang diwariskan oleh 

                                                             
1 Maryaeni, Metode Penulisan 

Kebudayaan, (cet 1; Jakarta: PT Bumi Aksara 2005), 

23.   
2 Fachrir Rahman, “Pernikahan Di Nusa 

Tenggara Barat Antara Islam & Tradisi”, (NTB: 

Alam Tara Learning Institute, 2018), 97. 
3 Hilman Syahrial Haq, Hamdi, 

“Perkawinan Adat Merariq dan Tradisi Selabar di 

para leluhur. Seperti tradisi merarik suku 

sasak (menikah), gendang belek, 

nyongkolan, bau nyale (menangkap nyale), 

dan peresean, serta begawe.  

Begitu juga dengan tradisi merarik 

(menikah) suku sasak lombok Nusa 

Tenggara Barat. Merarik  merupakan salah 

satu cara masyarakat suku sasak 

melangsungkan perkawinan yang diawali 

dengan janji antara wanita dan perjaka yang 

telah terikat dalam hubungan beberaye atau 

berpacaran, untuk melarikan sang gadis 

dari rumahnya tanpa sepengetahuan orang 

tua, kerabat lainnya dan pihak-pihak yang 

diduga dapat menggagalkan niat tersebut. 

Peristiwa ini dilakukanpada malam hari. 

Calon suami dibantu oleh orang yang 

dipercaya untuk membawa calon istri ke 

tempat peseboan atau persembunyian, yaitu 

rumah keluarga calon mempelai laki-laki.3 

Dikarenakan pernikahan adalah suatu 

peristiwa yang sangat fundamental dalam 

kehidupan masyarakat, karena perkawinan 

itu sendiri merupakan landasan pertama dan 

utama dalam mewujudkam masyarakat.4 

Apalagi perkawinan merupakan suatu 

peristiwa yang penting dalam kehidupan 

suku sasak. Seorang baru dianggap sebagai 

warga penuh dari suatu masyarakat apabila 

dia telah berkeluarga.5Akan tetapi 

kebanyakan masyarakat sasak hanya 

mengenal beberapa macam perkawinan 

yang umumnya dibagi menjadi lima 

bentuk, yakni: memagah, nyerah hukum, 

kawin gantung, belakoq atau melamar, dan 

lari bersama atau memaling atau merarik.  

Paling sering di gunakan di dalam 

pernikahan adalah tradisi merarik, 

dikarenakan tradisi merarik atau maling 

(mencuri) merupakan tradisi pernikahan 

yang paling populer di kalangan 

masyarakat suku sasak. Merarik berasal 

Masyarakat Suku Sasak”, Perspektif, Vol. 21, No. 3 

(September 2016), 158.   
4 H.M. Fachrir Rahman, Pernikahan  di 

Nusa Tenggara Barat antara Islam dan Tradisi, 

(Mataram LEPPIM IAIN Mataram, 2013), 15. 
5 M. Harfin Zuhdi, Praktik Merarik: Wajah 

Sosial Orang Sasak,(Mataram LEPPIM IAIN 

Mataram, 2012), 1. 



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

199 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

dari bahasa sasak yaitu “berari” yang 

artinya berlari, dan mengandung dua 

makna, yang pertama adalah arti 

sebenarnya dan yang kedua adalah 

keseluruhan dari pada pelaksanaan 

perkawinan menurut adat sasak. Berari atau 

berlari berarti teknik atau cara, sehubungan 

dengan ini berarti bahwa tindakan dari 

melarikan atau membebaskan si gadis dari 

ikatan orang tuanya serta keluarganya.6 

Setelah paling nine atau mencuri 

calon mempelai wanita dilakukan maka 

proses kedua yang dilaksanakan dalam 

tradisi merarik adalah besejati. Besejati 

merupakan laporan pertama kepada kepala 

dusun atau kepala kampung oleh orang tua 

atau keluarga dari calon mempelai laki laki,  

lalu informasi tersebut di sampaikan kepada 

kepala dusun atau kepala kampung dari 

pihak calon mempelai perempuan, yang 

nantinya akan disampaikan kepada 

keluarga perempuan bahwa anaknya tidak 

hilang, akan tetapi telah  terjadinya merarik, 

dan nanti akan disampaikan juga oleh 

kepala dusun atau kepala kampung dari 

pihak perempuan mengenai  siapa yang 

telah melakukan pelarian atau pencurian 

tersebut, kapan, dan dimana calon 

mempelai perempuan di larikan. 

Kemudian proses yang kedua yakni 

tradisi selabar. Selabar  adalah 

menginformasikan tentang terjadinya 

tradisi merarik, yang mana tradisi ini 

dilaksanakan oleh keluarga calon pengantin 

laki-laki, jika selabar telah diterima, baru 

meminta kesediaan orang tua calon 

mempelai perempuan untuk memberikan 

persetujuan dan perwalian terhadap kedua 

calon mempelai.  

Setelah proses selabar telah diterima 

oleh orang tua calon mempelai wanita, 

kemudian dilaksanakanlah proses 

memocok. Memocok adalah memindahkan 

                                                             
6 Hilman Syahrial Haq, Hamdi, 

“Perkawinan Adat Merariq dan Tradisi Selabar di 

Masyarakat Suku Sasak”, Perspektif, Vol. 21, No. 3 

(September 2016), 161. 
7 Muhammad Hafizul Umam, “Pesan 

Dakwah Dalam Adat Sorong Serah Aji Krame Di 

Dusun Puyahan Desa Lembar Kecamtan Lembar 

hukum adat kepada hukum agama. Pada 

proses ini membahas tentang bait wali atau 

ambil wali, maskawin, dan kapan akad 

nikah akan dilaksanakan oleh kedua calon 

mempelai. Setelah terjadi kesepakatan 

antara kedua belah pihak tentang 

penyerahan wali, maskawin, dan kapan 

akad pernikahannya, kemudian kedua calon 

mempelai sudah siap untuk dinikahkan. 

Jarak tiga hari setelah terjadinya akad 

pernikahan, maka pihak keluarga dari laki 

laki datang kembali kerumah pihak 

keluarga perempuan untuk menyelesaikan 

pembayaran secara adat, yang mana 

pembayaran itu disebut sebagai uang 

hantaran. Setelah pembayaran itu telah 

disepakati baru kedua belah pihak 

menentukan hari tanggal untuk melakukan 

tradisi nyongkolan. 

Sebelum melaksanakan tradisi 

nyongkolan, kedua belah pihak harus 

melaksanakan proses sorong serah aji 

krame. Sorong serah aji krame adalah 

upacara penyerahan harga menurut 

ketentuan adat.7 Upacara ini adalah upacara 

kedua keluarga dan masyarakat bertemu di 

rumah atau kediaman calon mempelai 

wanita untuk membicarakan berbagai hal 

yang bekaitan tentang penyerahan 

tanggung jawab orang tua calon mempelai 

perempuan kepada mempelai laki-laki.  

Setelah peroses sorong serah aji 

krame dilaksanakan barulah dilakukannya 

tradisi nyongkolan. Nyongkolan 

merupakan proses mempublikasikan bahwa 

kedua insan telah melangsungkan 

pernikahan serta telah menyelesaikan 

seluruh rangkaian adat.8 Biasanya 

nyongkolan bersifat arak-arakan atau iring 

iringan dengan diiringi oleh alat musik 

tradisonal yang dalam bahasa sasak disebut 

dengan gendang belek serta diikuti oleh 

rombongan laki-laki dan perempuan untuk 

Kabupaten Lombok Barat”, (Skripsi -- Universitas 

Ibrahimy, Situbondo, 2022), 6. 
8 M. Yakub Hasmun,  Akhirul Aminulloh, 

“Tradisi Kawin Culik Masyarakat Suku Sasak Di 

Lombok Tengah Dalam Perspektif Komuinkasi 

Budaya”, Ilmu Sosial Dan Ilmu Polotik, Vol. 6, No. 

3 (2017), 92.  



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

200 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

mengiringi dua mempelai yang berjalan 

dari rumah mempelai laki-laki menuju 

rumah atau kediaman  mempelai wanita. 

Peroses yang terakhir adalah tradisi 

balek lampak, tradisi ini dilaksanakan 

setelah usai melaksanakan tradisi 

nyongkolan, tujuan dari tradisi balek 

lampak adalah untuk mengunjungi 

kediaman orang tua mempelai wanita oleh 

kedua mempelai bersama keluarga laki-laki 

tanpa banyak melibatkan banyak orang. 

Tradisi ini bersifat pribadi hanya 

melibatkan dua belah pihak keluarga saja. 

Oleh karena itu tradisi perkawinan 

suku sasak bisa dikategorikan sebagai 

tradisi yang menarik dan unik. Karena 

setiap proses dimanfaatkan sebagai media 

untuk menyampaikan pesan-pesan 

hubungan dengan tuhannya, tentang hidup, 

tentang pesan hakikat diri, tentang 

kewajiban dan tanggung jawab, tentang 

cinta dan kasih sayang, tentang toleransi 

dan hubungan antar manusia. 

Penelitian ini bertujuan untuk 

mendiskripsikan dan memahami proses 

komunikasi budaya pada tradisi merarik. 

 

Metode Penelitian 

 

Penelitian ini menggunakan metode 

penelitian kualitatif, dengan jenis penelitian 

etnografi. Etnografi berarti the written 

representation of a culture (suatu bentuk 

laporan tertulis mengenai suatu 

kebudayaan).9 Kendati demikian, secara 

umum istilah etnografi biasanya dipakai 

untuk menunjuk a study of the culture that 

a given group of people more or less share 

(studi tentang kebudayaan yang ada pada 

kelompok masyarakat tertentu). 10 

Cara mengumpulkan data dalam 

penelitian ini yakni dengan observasi, 

wawancara, dan dokumentasi. Sedangkan 

teknik analisis data dalam penelitian ini, 

yang pertama pengumpulan, reduksi data 

atau merangkum, display atau penyajian 

data dan yang terakhir konklusi atau 

                                                             
9 Pawito, Penelitian Komunikasi Kualitatif 

, (Yogyakarta: PT Lkis Pelangi Aksara, 2007), 151. 

kesimpulan. Dan dalam penelitian ini 

menggunakan triangulasi sebagai teknik 

pengecekan keabsahan data. 

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

 

Tradisi Merarik dalam Perspektif 

Komunikasi Budaya 

Merarik adalah suatu tradisi 

pernikahan yang sangat populer dikalangan 

masyarakat suku sasak, karena tradisi ini 

memiliki keunikan tersendiri di dalam 

setiap prosesnya. Sebagaimana yang akan 

peneliti paparkan hasil wawancara tntang 

proses tradisi merarik di Desa Monggas 

sebagai berikut:  

 

1. Tradisi Maling Nine 

Prosesi pertama dalam tradisi 

merarik adalah tradisi maling nine.11 

Maling nine atau mencuri perempuan 

adalah tradisi mencuri calon mempelai 

perempuan oleh laki-laki yang 

dicintainya untuk dinikahinya, akan 

tetapi dalam proses ini juga mempunyai 

etika atau tata cara dalam 

pelaksanaannya. Hal ini dikutip dari 

hasil wawancara peneliti kepada tokoh 

adat Desa Monggas sebagai berikut:  

“Tahep pertame nu tatik dalem 

tradisi merarik yakni paling nine, 

dement wah maling nukn ye ampokt 

lalo besebow. Aturan dalem besebow 

ni ndek man bau tejauk jok balen 

calon penganten sak mame, laint 

tejauk juluk marak balen inak saikn 

atau amak saikn. Aturan atau tate 

carent dalem maling nikn arak endah 

tatik, pertame kancent lalo maling 

nukn harus kancent telu, salah sekek 

ni harus arak dengan nine sak ndek 

bajang, harusn sak toak, adekn sak 

lek segi agame ndek terjadi salah 

paham kance fitnah. Sak keduen 

ndeknt kanggo memasuki rumah,  

harusn bejanji antare sak nine kance 

sak mame tie, lamun tame ntan 

10 Ibid. 152. 
11 Lalu Anshari, Wawancara, 12 Juli 2023 



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

201 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

maling jak arak dende langan adat 

sak teparan aran dende separuh pati. 

Sak ketelu ndeknt kanggo maling 

kenjelow harusn kemalem doang 

taokn. Sak ke empat ndekn kanggo 

maling lenteng langan, jarin sak 

teparan aran lenteng langan mbait 

dengan ketiken arak lek perjalanan, 

ndekn kanggo nu, sengak takut 

membahayakan tipak sak mame tie, 

jarin tetep laun tedende separuh pati. 

Lemak ketiken pelaksanaan selabar 

yetaokn tebarak ntan anakn bakat 

isisk dende separuh pati, namun laek 

dende separuh pati nukn ndekn 

berupe kepeng laek, laguk nani 

dihargakan dengan sebutan 

sepengadek, sepadek ni tepadean 

kance ajin komplit pakian adat 

dengan mame, marak ntan sapuk, 

tangkong, leang, kance salain sekiren 

pire ajin selapukn nuw ye wah harge 

dende separuh patin.”12   

Dengan melihat hasil wawancara 

dengan tokoh adat desa monggas di atas, 

menerangkan bahwa proses pertama 

dalam tradisi merarik adalah maling nine 

atau mencuri perempuan. Setelah 

mencuri calon pengantin perempuan 

baru disembunyikan di tempat peseboan, 

yang mana tempat peseboan ini tidak 

boleh bertempat di rumah calon 

mempelai laki-laki, tempat 

menyembunyikanya harus di rumah 

kerabat seperti paman, bibik, atau 

kerabat yang lain. Dalam melaksanakan 

tradisi maling nine juga mempunyai tata 

cara dalam pelaksanaannya, diantaranya 

ketika kita melakukan pencurian kepada 

calon mempelai perempuan minimal kita 

bersama tiga orang, salah satu dari tiga 

orang tersebut harus ada perempuan 

yang tidak muda, agar dalam 

pelaksanaan tradisi ini tidak terjadi 

fitnah antara kedua belah pihak. Kedua 

tidak boleh memasuki rumah ketika 

hendak mencuri calon mempelai 

                                                             
12 Bahrim Muliasih, Wawancara, 23 Juli 

2023 
13 Ibid 

perempuan, apabila calon mempelai 

laki-laki melanggar hal tersebut maka 

calon mempelai laki-laki akan didenda 

secara adat, yang mana denda tersebut 

dinamakan dengan sebutan dende 

separuh pati.13 

 Dende separuh pati adalah sanksi 

yang diberikan oleh adat kepada calon 

mempelai laki-laki apabila melakukan 

pelanggaran ketika melaksanakan tradisi 

maling nine.14 Di dalam istilah orang 

sasak dulu tidak ada pembayaran dende 

separuh pati itu berupa uang, akan tetapi 

sekarang dihargai seharga pakian adat 

laki-laki  komplit. Tata cara yang ketiga 

tidak boleh melaksanakan tradisi maling 

nine selain waktu malam hari, dan tata 

cara yang terakhir adalah tidak boleh 

melakukan maling nine pada waktu 

lenteng langan atau pada saat perjalanan, 

dikarenakan dapat membahayakan 

kepada calon mempelai laki-laki. 

Apabila tata cara yang kedua sampai 

yang terakhir dilanggar oleh calon 

mempelai laki-laki maka tetap dikenai 

sangsi secara adat yakni dende separuh 

pati, yang mana nanti akan disampaikan 

oleh keluarga calon mempelai 

perempuan kepada keluarga calon 

mempelai laki-laki ketika melaksanakan 

tradisi selabar.15 

Tradisi merarik juga dapat 

dibatalkan oleh pihak keluaraga 

perempuan atau dikembalikan lagi oleh 

pihak keluarga laki-laki, apabila 

mempunyai alasan tersendiri, yang mana 

ungkapan ini kami peroleh dari salah 

satu tokoh masyarakat monggas yang 

pernah menangani kasus seperti ini, 

sesuai dengan ungkapannya 

sebagaimana berikut:  

“Jarin dalem pelaksanaan 

tradisi merarik ni, arak kalen masih 

pengantin ni baun tebelas isik 

keluargen, maksudn te belas ni, te 

borongan ntan yak merarik, marak 

contohn masihn lek bawak umuur, 

14 H. Hasan Bari, Wawancara, 24 Juli 2023 
15 Sahdan, Wawancara, 24 Juli 2023 



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

202 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

sehinggen olek keluargen sak nine 

atau sak mame ndekn mele te engat 

aru lalok merarik sehinggen baunlah 

tepisahan keduakn, sak jari urusn 

tingket pemerintahan marak ntan 

kadus atau sak lain.”16 

Dari hasil wawancara di atas 

menerangkan bahwa, tradisi merarik 

juga dapat dibatalkan oleh kedua 

keluarga calon pengantin, apabila 

memiliki maksud yang baik, seperti 

contoh apabila yang merarik ini masih di 

bawah umur, karena akan dipandang 

kurang baik oleh masyarakat lain, 

sehingga nama keluarga akan dipandang 

buruk, sehingga bolehlah kedua calon 

pengantin dipisahkan, dan yang juga ikut 

mengurusi masalah ini tak lepas dari 

pemerintahan, seperti kepala dusun atau 

yang lain.17 

 

2. Tradisi Besejati 

Setelah melaksanakan proses yang 

pertama yakni tradisi maling nine dan 

menyembunyikannya di tempat 

peseboan. Kemudian keesokan harinya 

kedua calon mempelai dibawa pulang ke 

rumah calon mempelai laki-laki, 

kemudian pihak keluarga dari calon laki-

laki melapor kepada kepala dusun 

bahwa telah terjadi merarik antara 

anaknya dengan pujaan hatinya, yang 

mana isi laporan dari keluarga 

menyampaikankan bahwa anaknya telah 

mencuri anak gadisnya ini, tempatnya di 

sini, jam segini. Sehingga nantinya 

kepala dusun dari pihak laki-laki yang 

akan menyampaikan kepada kepala 

dusun dari pihak perempuan bahwa telah 

terjadi merarik antara kedua calon 

mempelai, yang nantinya  berita ini akan 

disampaikan kepada pihak keluarga dari 

calon mempelai perempuan, laporan 

kepala dusun calon mempelai laki-laki 

kepada kepala dusun calon mempelai 

perempuan inilah yang dinamakan 

                                                             
16 Ibid 
17 Lalu Amir Jaya, Wawancara, 26 Juli 

2023 
18 Ibid 

dengan proses yang kedua yakni tradisi 

besejati.18 Sebagaimana ungkapan ini 

kami peroleh dari tokoh adat Desa 

Monggas: 

 “Besejati nukn pertemuan antare 

pemerintah kance pemerintah, sak 

tewakili isik paling bawa’ yakni 

kadus, bedait jok tow kepala 

wilayahan sak mame, akhir isin 

laporan nukn tetun si fulan niki wahn 

sak merarik kance wargen tiang aran 

ni, ni taok balen, jam semeni taokn 

tepaling, kance lek te taonkn te 

paling, ye isin olek dalem laporan 

kadus langan sak mame ojok kadusn 

sak nine, kance bebarakn sak ntan 

wah memang tetun ntan sak merarik 

ndekn sak sare lain lalo bilin bale ye 

endah isi sejati nukn, sejati nukn 

istilahn benar atau membenarkan 

bahwe tetun wargenm nukm kance 

wargek tetun  natan merarik.”19  

Kesimpulan dari hasil wawancara 

di atas menerangkan bahwa besejati 

adalah laporan oleh pemerintahan laki-

laki kepada pemerintahan perempuan 

yang diwakili oleh paling bawah yakni 

kepala dusun, dan isi dari sejati tersebut 

adalah sesuai dengan makna sejati itu 

sendiri yakni benar atau membenarkan 

bahwa calon mempelai perempuan 

tidaklah hilang meninggalkan rumah 

akan tetapi  memang benar-benar telah 

terjadi tradisi merarik.20 

Ungkapan ini juga didukung oleh 

salah satu masyarakat Desa Monggas 

sebagaimana berikut: 

 “Besejati nukn endah anak, baun 

teparan laporan antar keluarge 

doang, jarin untuk sak ketaon nukn 

cume langan keluargen sak nine, soal 

sak laun  jari tukang raosn jok 

keluargen sak nine biasen jak 

pemerintahan sak olek desen sak nine 

tie, endah langan sak ngelapor tie, 

bebarak jok keluargen sak nine, 

19 Ibid 
20 Lalu Muhibbullah, Wawancara, 26 Juli 

2023 



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

203 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

bahwa pihak langan keluargen sak 

mame yakn dateng nyelabar lemak 

jelow ni, kance jam semeni.”21 

Sesuai hasil wawancara yang 

kedua mengenai besejati di atas, dapat 

peneliti simpulkan bahwa besejati 

merupakan laporan yang masih bersifat 

pribadi, yang mana dalam hal ini hanya 

keluarga  perempuan yang dikabarkan, 

dan dalam pelaksanaan tradisi ini 

dilakukan oleh pemerintahan pihak laki-

laki dan kepemerintahan pihak 

perempuan, yang mana nantinya dari 

kepemerintahan perempuan yang akan 

melaporkan kepada pihak keluarga 

perempuan bahwa anaknya telah 

melakukan merarik, dan nantinya juga 

menyampaikan kepada pihak keluarga 

perempuan bahwa pada hari ini, jam 

segini, akan datang utusan keluarga laki-

laki untuk melakukan selabar.22 

 

3. Tradisi Selabar  

Setelah melaksanakan proses yang 

kedua yakni tradisi besejati, barulah dari 

pihak keluarga laki-laki melaksanakan 

proses yang ketiga yakni tradisi 

selabar.23 Sesuai hasil wawancara 

peneliti kepada tokoh masyarakat Desa 

Monggas menerangkan tentang tradisi 

selabar sebagi berikut: 

“Selabar nukn baink ye sak teparan 

lalo ngelapor sak kedue kalin, laguk 

sak lalo ngalapor nane ni langsung 

olek pihak keluarge sak tekancean 

isik kadus, dengan toakn sak mame, 

tokoh agame, kance tokoh-tokoh 

masyarakat sak lain, jarin isin 

laporan sak ni pada kance laporan 

sak nyenken besejati nukn, laguk taok 

beden mun nyelabar jak ye luekan 

kancent endah yak ngantih piran taok 

sak selabar ni yak tetampi atau 

teterimak isik pihak keluarge sak 

nine, sengak lamunt wah tetampi atau 

teterimak selabar isik pihak keluarge 

                                                             
21 Ibid 
22 Bahrim Muliasih, Wawancara, 23 Juli 

2023 
23 Baiq Qurrotul, Wawacara, 29 Juli 2023 

sak nine ye ampokn twistare atau 

terang jelas jari selabarn, ketiken 

wah teteriamak selabarn barukn 

nunasan wali atau bait wali tipak 

keluarga sak nine, ndah ketike gawek 

selabar kadu bahase sak paling halus 

mun tao laguk, mun ndek taow jak 

cukup bahase alus sak biase bae 

baun.”24 

Dari hasil wawancara di atas dapat 

kami tarik kesimpulan bahwa selabar 

adalah laporan yang kedua kepada pihak 

keluarga perempuan oleh keluarga laki-

laki dengan membawa rombongannya 

yakni seperti kepala adat atau kepala 

dusun, tokoh agama,  tokoh-tokoh 

masyarakat, dan orang tua calon 

mempelai laki-laki. Tujuan dari dari 

selabar ini sama halnya dengan besejati 

yakni ingin mengabarkan bahwa telah 

terjadi merarik antara kedua anak 

mereka, bedanya selabar dengan besejati 

yakni selabar ini harus ditampi atau 

diterima oleh pihak keluarga 

perempuan, agar ketika selabar itu 

diterima oleh pihak perempuan maka 

akan menemukan istilah twistare atau 

terang, atau bisa dikatakan juga 

menemukan jalan terang bersama.25  

Ketiaka sudah menemukan jalan 

terang dari kedua belah pihak, baru 

pihak dari keluarga laki-laki untuk bait 

wali atau meminta perwalian untuk 

menikahkan kedua calon pengantin, dan 

ketika melaksanakan selabar sekiranya 

bisa menggunakan bahasa yang paling 

halus sasak, maka diperkenankan untuk 

menggunakannya akan tetapi jika tidak 

bisa menggunakannya, boleh juga 

menggunakan bahasa halus yang biasa.26  

Dalam hal ini, salah satu 

masyarakat Desa Monggas juga 

memberikan suatu penjelasan tentang 

tradisi selabar, yang mana ungkapan itu 

peneliti tulis sebagai mana berikut: 

24 Baiq Maimuna, Wawancara, 28 Juli 2023 
25 Baiq Nur Hidayati, Wawacara, 29 Juli 

2023 
26 Ibid 



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

204 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

“Mun besejati nukn jak  laporan sak 

masihn bersipet pribadi, lamun 

selabar ni jak laporan atau sebuah 

pemberitahuan sak bersifat umum 

atau wahn sak mencakup dengan 

luek, beden kance selabar kance 

besejati nukn, mun besejati tegawek 

isik pemerintahan kedue belah pihak, 

lamun selabar jak tegawek isik 

keluargen sak mame, sak mbe jaukn 

dengan luek, marakntan  tokoh adat, 

tokoh agame, tokoh masyarakat, 

kance keluarge langan sak mame, 

endah langan keluarge sak nine wah 

sak ngantih lek balen.”27 

Maksud dari hasil wawancara di 

atas adalah selabar merupakan laporan 

yang dilakukan oleh pihak keluarga laki-

laki, yang mana laporan ini bersifat 

umum atau terbuka, berbeda dengan 

besejati yang hanya bersifat pribadi 

karena dilakukan oleh pemerintahan 

saja, akan tetapi tradisi selabar 

dilaksanakan oleh pihak keluarga laki-

laki dengan membawa rombongan 

seperti tokoh adat, tokoh agama, tokoh 

masyarakat, dan keluarga yang lain, 

sedangkan dari pihak keluarga 

perempuan sudah menunggu kedatangan 

dari keluarga calon pengantin laki-laki 

di rumahnya.28 

 

4. Tradisi Memocok  

Setelah selabar diterima oleh 

pihak keluarga perempuan, barulah dari 

pihak keluarga laki-laki untuk 

melaksanakan proses yang keempat 

yakni tradisi memocok.29 Memocok 

adalah memindahkan hukum adat 

kepada hukum agama, ungkapan ini 

kami dapatkan dari informan sekaligus 

tokoh masyarakat Desa monggas 

sebagai mana berikut: 

“Memocok nukn istilahn 

memindahkan hukum adat ojok 

hukum agame, jarin sak teparan aran 

memindahkan hukum adat jok hukum 

                                                             
27 ibid 
28 Ahmad Sujai, Wawancara, 30 Juli 2023 
29 Ibid 

agame nukn maksudn adalah ndekn 

membahas masalah uang, sengant 

sak wah tepindah olek hukum adat 

ojok hukum agame, oleh karena itu 

sak tebahas nani nukn masalah 

maskawin, kance piran taokn 

penganten ni dinikahkan, sekiren wah 

sepaket pire ajin maskawin kance 

piran jelow tenikahan barukn 

tetikahan atau akad nikah.”30  

Hasil wawancara di atas 

menerangkan bahwa memocok adalah 

memindahkan hukum adat ke hukum 

agama, yang mana maksud 

memindahkan disini adalah tidak 

membahas tentang uang pembayaran 

secara adat akan tetapi membahas 

tentang maskawin dan kapan hari untuk 

dinikahkannya kedua calon pengantin, 

ketika telah terjadi kesepakatan 

mengenai maskawin dan kapan hari 

dinikahkannya, baru boleh 

dilaksanakannya pernikahan atau akad 

nikah.31 

Setelah akad nikah dilaksanakan,  

jarak beberapa hari barulah pihak 

keluarga dari laki-laki datang kembali ke 

rumah keluarga perempuan untuk 

melakukan ngeronjong atau 

bernegosiasi untuk menyelesaikan 

pembayaran secara adat yang mana 

dikenal dengan istilah uang hantaran 

atau pisuke.32 Pemaparan ini peneliti 

dapatkan ketika peneliti melaksanakan 

wawancara kepada informan sekaligus 

tokoh masyarakat Desa Monggas 

sebagaimana berikut: 

“Setelahn akad nikah ye ampokn lalo 

malik jok belen keluargen sak nine 

yakt lalon ngeronjong, maksudn yakt 

lalo boyak kedalem atau kebaot atau 

unin dengan lombok jak yakn lalo 

ngeregak, sak tebahas masalah 

pembayaran secare adat sak teparan 

aran pisuke. Caren tebayah pisuke ni 

care adat sak laekan jak cukup isik 

beras, nyiur, ragi rengo, kance 

30 Lalu Himdun, Wawancara, 26 Juli 2023 
31 M. Tajir Asjar, Wawancara, 27 Juli 2023 
32 Ibid 



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

205 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

sampi, laguk mun nani jak baun 

tebayah berupe kepeng atau tanak, 

tujuan olek pisuke ni adent sak 

langan kedue belah pihak keluarge ni 

same-same suke ndekn sak 

menguntungan ojok sekek pihak 

doang, ye ampokn teparan aran 

pisuke.”33 

Pisuke menurut hasil wawancara 

di atas adalah suatu pembayaran secara 

adat, yang mana hal ini dilakukan oleh 

pihak keluarga laki-laki kepada pihak 

keluarga perempuan dengan kata lain 

sebagai obat hati kepada orang tua 

perempuan, yang mana pisuke secara 

orang dulu cukup dengan memberikan 

beras, kelapa tua, rempah-rempahan, 

dan juga sapi, yang mana semua ini 

dipersiapkan untuk acara begawe atau 

acara resepsi.34 Akan tetapi adat yang 

sekarang bisa juga melakukan 

pembayaran menggunakan uang, dan 

juga tujuan dari pisuke ini bukan hanya 

untuk menyenangkan keluarga dari 

perempuan saja, akan tetapi bagaimana 

caranya supaya dari kedua belah pihak 

keluarga sama-sama suka.35  

Dari hasil wawancara di atas, 

Ustadz Lalu Muktarullah selaku tokoh 

agama Desa Monggas juga memberikan 

pemahaman tentang tujuan dari tradisi 

memocok, yang mana ungkapan itu 

peneliti tulis sebagaimana berikut: 

“Tujuan dari pade memocok ni,  

adent sak olek kedue belah pihak 

kelurge ni, arun selesean masalah 

agamen juluk, mun sak berkaitan 

kance adat jak bareht juluk selesean, 

sengakn lamun wah sah secare 

agame jari senine semame, ndekn yak 

timbul sak aran raos dengan sak 

lengek atau muncul  fitnah-fitnah sak 

ndek kenak ojok penganten, sengakn 

sak secare hukum agamen ndekn man 

selesei.”36 

                                                             
33 Ibid 
34 Baiq Nur Hidayati, Wawacara, 29 Juli 

2023 
35 Ibid 

Sebagaimana hasil wawancara di 

atas, menerangkan bahwa tujuan dari 

memocok  adalah agar tidak terjadinya 

omongan jelek atau fitnah kepada  kedua 

calon pengantin, dikarenakan dari kedua 

belah pihak belum menyelesaikan secara 

agama seperti harga maskawin, dan  

akad nikah yang akan dilaksanakan. 

Oleh karena itu, dari kedua belah pihak 

keluarga, lebih baik menyelesaikan 

secara agama lebih dulu, setelah itu baru 

diselesaikan secara adat.37  

 

5. Tradisi Sorong Serah Aji Krame 

Setelah masalah pembayaran 

secara adat terselesai, barulah 

melakukan tradisi nyongkolan, akan 

tetapi sebelum melaksanakan 

nyongkolan perlu bagi pengantin laki-

laki untuk melaksanakan proses yang 

kelima yakni tradisi sorong serah aji 

krame.38 Sorong serah aji krame sesuai 

dengan hasil wawancara dengan tokoh 

adat Desa Monggas sebagai berikut: 

“Sendeknman gawek nyongkolan 

nukn, harusn arak aran sorong serah 

aji krame lek jelow sak pade, 

sendekman penganten jok balen sak 

nine harusn tegawek, sekiren sorong 

serah aji krame wahn sak selesei 

barukn penganten kanggon tame jok 

halaman bale sak nine. Mun secare 

istilah sorong nukn artin 

menyerahkan, lamun aji nukn berariti 

harge atau nilae, sedangkan karme 

nukn berarti dengan luek, jarin 

hargen ite jari dengan mame jari 

tanggung jawab ite ojok dengan nine, 

ye sak telambangan isisk marak ntan 

craken, ponjon, batek, lempot, 

kereng, bahwa membenarkan bahwa 

ite nukn wah sak bertanggung jawab, 

minsal marak ponjon nukn wah siep 

mbeng mangan marak nasik, craken 

nukn wah melambangkan ragi rengo, 

36 Baiq Maimunah, Wawancara, 28 Juli 

2023 
37 Baiq Hurul Aini, Wawancara, 28 Juli 

2023 
38 Husnawati, Wawancara, 28  Juli 2023 



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

206 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

lempot nukn melambangkan wah siep 

tanggung jawab, kereng 

melambangkan wah siep olek segale 

galen.”39   

Dengan melihat hasil wawancara 

dapat kami tarik kesimpulan bahwa 

sorong serah aji krame adalah harga diri 

pengantin laki-laki, sebagai bentuk 

tanggung jawab kepada perempuan yang 

mana dilambangkan dengan ceraken 

(wadah rempah-rempah), ponjon 

(tempat nasik) melambangkan siap dari 

segi pangan, batek (pisau), 

melambangkan kesiapan papan, lempot 

(kain untuk menggendong anak) 

melambangkan siap bertanggung jawab 

sebagai kepala rumah tangga, kereng 

(sarung) melambangkan memang benar-

benar siap dalam berumah tangga. 

Sorong serah aji krame juga diartikan 

sorong bermakna menyerahkan, aji 

bermakna harga atau nilai, dan krame 

bermakna orang banyak atau 

masyarakat.40 

Dalam pelaksanaan sorong serah 

aji krame juga memiliki tata cara dalam 

peroses pelaksanaannya, yang mana 

ungkapan ini kami kutip dari hasil 

wawancara peneliti bersama informan 

sekaligus tokoh adat Desa Monggas 

sebagai mana berikut: 

“Elek dalem pelaksanaan sorong 

serah aji krame ni masih arak tate 

care olek setiep prosesn. Sak pertame 

ye sak teparan aran persiapan arta 

gegawan, ye sak taokt persiapan 

barang- barang sak yakt jauk jok 

balen penganten nine, marak ntan 

sesirah, olen-olen, nampak lemah. 

sak kedue persiapan langan penampi 

atau dengan sak jari nembang olek 

sorong serah aji krame nukn laun. 

Sak ketelu lalon pisolo ojok balen 

keluarge sak nine, yakn lalo ketuanan 

kesiapan langan keluarge sak nine 

tentang sak nerimak kedatengan 

rombongan langan keluarge sak nine. 

                                                             
39 Ibid 
40 Ahmad Riyadi, Wawancara, 25 Juli 2023 

Sak keempat ye sak taokn nyerahan 

aji krame sak tepimpin isisk 

pembayun sebagai juru bicara 

langan keluargen sak mame. Sak 

kelime ye sak taokn nerimak sorong 

serah aji krame isik keluarge sak 

nine, khusus tipak inakn penganten 

sak nine, sak jari nerimak ni 

perwakilan langan keluarge 

penganten sak nine ye sak teparan 

aran pembayun peampi. Sak terakhir 

megat tali jinah, sak teparan aran 

megat tali jianah nikn yak bebagik 

kepeng ojok selapuk saksi atau 

dengan sak hadir dalem pelaksanaan 

sorong serah aji krame nukn, dengan 

sak milu jari saksi ni ye milu 

bertanggung jawab lemak ketiken 

olek kedue penganten tie arak 

masalah dalem kelakuan anak sak 

telahiran lemak.”41 

Dari hasil wawancara di atas dapat 

peneliti pahami bahwa tata cara dalam 

pelaksanaan tradisi sorong serah aji 

krame ialah dibagi menjadi enam 

tahapan. Pertama adalah persiapan arta 

gegawan atau mempersiapkan semua 

yang akan dibawa ketika melaksanakan 

sorong serah aji krame seperti sesirah, 

nampak lemah, dan olen-olen.42  

Proses yang kedua adalah 

persiapan penampi atau juru bicara dari 

pihak perempuan dalam menyambut 

kedatangan rombongan keluarga laki-

laki.  

Proses yang ketiga adalah 

kedatangan pisolo atau utusan dari pihak 

laki-laki, yang mana tujuan dari pisolo 

ini ingin menanyakan persiapan dari 

pihak keluarga perempuan untuk 

menyambut kedatangan rombongan dari 

pihak keluarga laki-laki.  

Proses yang keempat adalah 

penyerahan aji krame oleh keluarga laki-

laki kepada keluarga perempuan yang 

dipimpin oleh pembayun atau juru 

bicara dari keluarga laki-laki. 

41 Ibid 
42 Ibid 



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

207 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

Proses yang kelima adalah 

penerimaan aji karme yang telah 

diserahkan oleh keluarga laki-laki untuk 

diberikan kepada khususnya ibuk dari 

pengantin perempuan, yang mana 

diwakilkan oleh pihak keluarga 

perempuan biasanya disebut dengan 

nama pembayun penampi. 

 Proses yang terkhir adalah megat 

tali jinah atau istilah memberikan uang 

kepada semua saksi yang hadir dalam 

pelaksanaan sorong serah aji krame, 

yang mana orang yang hadir ini akan 

menjadi saksi apabila kelak kedua 

pengantin mempunyai anak atau 

keturunan dari hasil pernikahan ini.43 

Dalam tradisi sorong serah aji 

krame, dipandang dari segi adat, tradisi 

ini yang dinilai paling penting untuk 

dilaksanakan, yang mana ungkapan ini 

kami peroleh dari salah satu tokoh 

masyarakat Desa Monggas sebagai 

berikut: 

“Lamun tradisi sak lain ni baun ndek 

tegawek, marak ntan nyongkolan, 

besejati, selabar atau maling nine, 

sengakn nani minsalm munm ndek 

kawih tradisi maling nine, atau 

lalonm ngelamar ntanm ojok balen 

nine tie, maka ndekn arak noh lalo 

besejati atau selabar, atau baunm 

endah ndek nyongkolan, terserah 

langan penganten doang, jarin baunt 

timakm sak ndek lalo maling nine, 

besejati selabar, nyongkolan atau sak 

lain,  laguk berbede kance sorong 

serah aji krame, sengak ye taokn yak 

tepertaruhan sak aran ajin 

kemartabatan dengan mame olek 

julun dengan luek.”44 

Maksud dari wawancara di atas 

adalah yang paling di tekankan  dalam 

setiap proses merarik adalah tradisi 

sorong serah aji krame, dikarenakan 

dalam tradisi ini mempertaruhkan harga 

                                                             
43 Ibid 
44 Lalu Rusdi Halik, Wawancara, 25 Juli 

2023 
45 Ahmad Baihaki, Wawancara, 25 Juli 

2023 

martabat seorang laki-laki di depan 

banyak orang, yang mana selain dari 

tradisi sorong serah aji krame ini bisa 

walaupun tidak dilaksanakan, seperti 

halnya orang yang menikah tidak 

menggunakan tradisi maling nine atau 

mencuri perempuan, maka tidak perlu 

pula melaksanakan tradisi besejati dan 

selabar, dan seperti halnya tradisi 

nyongkolan juga boleh tidak 

dilaksanakan,  sesuai dengan keinginan 

dari pengantin.45 

 

6. Tradisi Nyongkolan 

Setelah pelaksanaan sorong serah 

aji krame dilaksanakan, baru peroses 

yang keenam dilaksanakan yakni tradisi 

nyongkolan atau arak-arakan.46 yang 

mana ungkapan ini kami peroleh dari 

informan sekaligus tokoh adat Desa 

Monggas sebagaimana berikut: 

“Setelah gawek sorong serah lek 

jelow sak pade ye taokn te gawek sak 

aran nyongkolan, yongkolan ni te 

paran aran lalo atong penganten sak 

nine ojok balen dengan toakn, laguk 

laun ye sak taokn te iring isik musik 

tradisional suku sasak marak ntan 

gendang belek, endah ye sak taokn 

teiring isik dengan luek kance  kadu  

kelambi adat keduakn.”47 

Dengan melihat hasil wawancara 

di atas dapat kami ambil kesimpulan 

bahwa nyongkolan adalah tradisi 

mengantar pengantin perempuan oleh 

keluarga besar laki-laki keruamah orang 

tuanya setelah melakukan semua proses 

adat, akan tetapi tradisi ini dilakukan 

dihari yang sama dengan tradisi sorong 

serah aji krame, yang mana tradisi ini 

juga diiringi oleh banyak orang dan  

musik tradisional sasak yakni gendang 

belek.48 

Dilaksanakannya tradisi 

nyongkolan ini juga sebagai sebuah 

46 Ibid 
47 Lalu Rusdi Halik, Wawancara, 25 Juli 

2023 
48 Ibid 



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

208 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

syiar kepada masyarakat, 

memberitahukan bahwa kedua pasangan 

ini telah melangsungkan pernikahan dan 

tidak boleh didekati lagi oleh gadis atau 

pemuda manapun.49 Baju adat yang 

digunakan dalam pelaksanaan tradisi 

nyongkolan juga memiliki nilai filosofis 

tersendiri, yang mana ungkapan ini kami 

proleh dari tokoh adat Desa Monggas 

sebagaimana berikut: 

“Nyonkolan ni termasuk syiar anake, 

sengak syiar ni maksudn yakn barak 

dengan luek ntan penganten sak 

mame kance sak nine bener atau tetun 

ntan sak wah merarik. Kance marak 

kelambin adat sasak sak tekadu nuk 

bae arak maknen doang selapukn 

mengandung syiar endah, contohn 

marak sapuk, sapuk nukn aslin 

sorban, lek talin sapuk nuk bae 

mengandung makne lam jalalah, 

lailahaillallah muhammadar 

rasulullah ye kenen nu jarin mun 

ndek arak talin nukn jak dengan bali 

wah nu, arak tinggi arak kontek, sak 

tinggi nukn ye aran betabek nurge 

atau panurgehe, ye ampokn ntun ojok 

bawakn kelambi adat nukn sak 

teparan aran godek nungkek, terus 

sak biasen kadun bedodot nuk ye 

teparan aran merabu, merabu nukn 

arak aturan masihn mu belek se toek 

ntan talikn mu belekn jok kanan, soal 

adep agame islam ketiken 

sembahyang nukn kan imen sak 

kanan doang lek atas, terus 

beselewok namun caren ite sak mame 

nukn harus arak below jok bawak 

sampe kentuh tanak, maksudn nu 

adeknt sak tetep inget sak aran 

manusie pastin yak mate tulak ojok 

sak jari ciptaant, terus marak ntan 

aksesoris lamun mame jak keris 

kadunt ite, aturan keris nukn mun 

tepolok olek julu jak yeteparan aran 

nyingkur,maksudn nyingkur nukn 

bejage jage wah ye ampokn tepolok 

                                                             
49 Lalu Amir Jaya, Wawancara, 26 Juli 

2023 
50 M. Tajir Asjar, Wawancara, 27 Juli 2023 

olek muri keris nukn, lamun tekolok 

olek julu jak teparan aran nyote, 

nyote nukn mun istilahn dengan laek 

kembekn tepolok lek julu nukn tanden 

wah siep apapun sak terjadi sengakn 

jari jagak penganten, kance sak 

trakhir nukn perumbak, biasen 

perumbak ni tekaduk isik dengan 

bedoe jabatan doang paling bawak 

marak ntan kadus, atau pembayun, 

soal nie nukn nyeken mengemban 

amanah ye ampokn kadu 

perumbak.”50 

Dari hasil wawancara di atas 

menjelaskan tentang nilai filosofis pada 

baju adat laki-laki yang digunakan 

pengantin dalam tradisi nyongkolan, 

yang mana baju adat suku sasak itu juga 

mengandung syiar agama islam, seperti 

sapuk, atau ikat kepala asalnya dari 

sorban dan pada talinya mengandung 

makna “lam jalalah” dan “lailaha illallah 

muhammadar rasulullah”, dan apabila 

tidak ada talinya maka itu punya orang 

bali, dan juga ada yang rendah dan ada 

yang tinggi, yang mana itu 

melambangkan penghormatan kepada 

orang lain.51 

Selanjutnya ada yang digunakan 

untuk mengikat perut disebut dengan 

nama merabu, yang mana cara 

menggunakan merabu ini lebih besar 

ikatan yang disebelah kanan, 

dikarenakan mengambil sebuah filosofis 

dari agama islam ketika adap orang yang 

sedang melaksanakan shalat, yang mana 

tangan kanannya berada di atas tangan 

kiri.  Kemudian beselewok  atau 

menggunakan sarung, yang mana 

apabila digunakan oleh laki-laki kainnya 

harus menyentuh sampai tanah, karena 

nilai yang terkandung di dalamnya 

adalah mengingatkan kepada orang 

bahwa kita akan mati dan kelak akan 

kembali kepada Sang Maha Pencipta.52  

Kalau di dalam penggunaan 

aksesoris, laki-laki menggunakan keris, 

51 Ahmad Riyadi, Wawancara, 25 Juli 2023 

 
52 Ibid 



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

209 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

aturan dalam penaruhan letak keris 

ketika melakukan nyongkolan juga ada, 

seperti menaruh keris di belakang tubuh 

itu disebut dengan istilah nyigkur, 

maksudnya hanya untuk berjaga-jaga 

saja jika nantinya terjadi sesuatu, 

kemudian istilah yang kedua yakni nyute 

atau menaruh keris di depan badannya, 

maksutnya menandakan bahwa orang itu 

sudah siap dengan apapun yang terjadi 

karena tugasnya sebagai penjaga 

pengantin dan yang terakhir dalam 

penggunaan aksesoris adalah 

pengumbak atau penggendong, yang 

mana ini jarang digunakan oleh orang, 

dikarenakan pakaian ini hanya 

digunakan oleh orang yang mengemban 

tugas contoh yang paling bawah kepala 

dusun dan juga pembayun.53 

 

7. Tradisi Balik Lampak  

Setelah melaksanakan semua 

proses, baik itu dari maling nine sampai 

nyongkolan, tibalah saatnya kepada 

proses yang terakhir yakni tradisi balik 

lampak atau silaturrahmi.54 Silaturrahmi 

ini dilaksanakan oleh keluarga laki-laki 

kepada keluarga perempuan, yang mana 

menurut tokoh masyarakat Desa 

Monggas mengenai tentang tradisi balik 

lampak sebagai mana berikut: 

“Setelah selesei nyongkolan jarak 

semalem atau due malem ye ampokt 

lalo malik balik lampak, balik lampak 

nukn lalo balik lampak onos naent 

sak lalo nyongkolan nukn, namun 

balek lampak nukn jak interan 

keluargent doang jari lalo jok balen 

keluarge sak ninen, dalem arti nu 

mun lek segi agame jak lalo 

silaturrahmi atau bedait kance kedua 

belah pihak keluarge  yang telah 

disatukan, pertemuan ni laguk secare 

interen keluarga besarn doang ye 

kancent.”55 

                                                             
53 M. Tajir Asjar, Wawancara, 27 Juli 2023 
54 H. Muhlis, Wawancara, 23 Juli 2023 
55 Ahmad Sujai, Wawancara, 30 Juki 2023 
56 Ibid 

Dapat peneliti simpulkan hasil 

wawancara di atas, bahwa balik lampak 

adalah proses silaturahmi antara kedua 

keluarga besar pangantin, yang mana 

peroses ini hanya dilakukan secara 

internal tidak melibatkan banyak orang 

dan dalam istilah orang lombok ingin 

membalas bekas kedatangan pengantin 

ketika melaksanakan tradisi 

nyongkolan.56 

Dalam hal ini, Ninik Tuan Rafik 

sebagai salah satu tokoh adat Desa 

Monggas juga berpendapat tentang 

tradisi balik lampak, yang mana dalam 

hal ini peneliti tulis sebagaimana 

berikut: 

“Balik lampak ni ibarattan denga 

lalo napak tilas ojok bekasn naen sak  

wah lalo nyongkolan  wik ojok balen 

penganten nine, laguk tradisi ni 

tegawek due jelow atau telu jelow 

setelahn nyongkolan. Intin jak lalo 

sambung tali silaturrahmi wah ojok 

balen keluarge sak nine, endah ye 

taok tekenalan penganten sak mame 

ojok keluarge besarn sak nine.”57 

Dapat peneliti simpulkan bahwa 

dalam tradisi balik lampak ini, ibratkan 

orang pergi napak tilas bekas kaki 

setelah melaksanakan tradisi nyonkolan 

kerumah pengantin wanita. Intinya 

tujuan dari tradisi ini adalah untuk 

menyambung silaturrahmi kepada 

keluarga perempuan setelah terjadinya 

tradisi merarik, dan nantinya juga 

pengantin laki-laki akan dikenalkan 

kepada seluruh keluarga besar pengantin 

perempuan.58  

Dalam tradisi balik lampak juga 

mempunyai suatu tujuan tersendiri 

dalam pelaksanaannya, yang mana 

tujuan tersebut, dapat dinilai dari aspek 

keagamaan, yang mana ungkapan ini 

kami peroleh dari salah satu tokoh 

agama Desa Monggas sebagaimana 

berikut: 

57 Bahrim Muliasih, Wawancara, 23 Juli 

2023 
58 Ibid 



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

210 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

Wah jelas olek dalaem agame 

islam nukn anjuran adent sak ndek pade 

saling bemosohan, apelagi ni kan dalem 

konteks nanikn ngkah pade gawek 

merarik, mungkin wayen nukn luek salak 

mungkin dari segi tutur kate atau 

tingkah, nah olek balik lampak ni ye taon 

pade saling endeng maaf, baik olek 

keluarge belekn sak mame atau keluarge 

belekn sak nine.59 

Dari hasil wawancara di atas, 

sudah jelas bahwa dalam ajaran agama 

islam, tidak diperbolehkan untuk saling 

bermusuhan antara umat islam, yang 

mana dalam konteks ini kedua belah 

pihak keluarga telah melakukan tradisi 

merarik, mungkin pernah terjadi 

kesalahan baik dari tutur kata maupun 

tindakan yang dilakukan oleh kedua 

belah pihak keluarga, oleh karena itu 

adat juga memberikan wadah untuk 

saling memaafkan, dan untuk 

menyambung silaturrahmi  dari kedua 

keluarga besar, yakni tradisi balik  

lampak. 60 

 

Pandangan Komunikasi Budaya Pada 

Tradisi Merarik 

Berdasarkan data hasil penelitian 

yang telah diuraikan,  selanjutnya peneliti 

akan membahas tentang prosesi 

komunikasi budaya pada setiap proses yang 

ada pada tradisi merarik di Desa Monggas, 

yang mana tradisi merarik suku sasak 

melatar belakangi setiap suatu bentuk 

tindakan yang tergolong dalam tindakan 

sosial. Tindakan sosial itu sendiri adalah 

tindakan manusia yang dapat 

mempengaruhi individu-individu lainnya 

dalam masyarakat seperti halnya ritual 

dalam tradisi kawin culik. Tindakan sosial 

dibedakan dalam empat jenis tindakan 

yaitu: rasionalitas instrumental, rasionalitas 

nilai, tindakan afektif, dan tindakan 

tradisional. 

                                                             
59 Lalu Saifullah Hidayat, Wawacara, 30 

Juli 2023 
60 Ustadz Lalu Muktarullah, Wawancara, 

Monggas, 20 Juli 2023 

Fenomena perkawinan suku sasak ini 

dapat dikategorikan dalam tindakan 

tradisional karena sudah menjalankan 

perkawinan sesuai dengan adat dan tradisi 

daerahnya yang sudah ada sejak zaman 

dahulu, dimulai dengan proses yang 

pertama yakni tradisi maling nine atau 

mencuri calon pengantin, kemudian 

diteruskan dengan tradsi besejati, selabar 

dan memindahkan hukum adat ke hukum 

agama yang disebut dengan memocok, 

dilanjutkan dengan tradisi upacaranya 

yakni tradisi sorong serah aji krame dan 

nyongkolan, dan yang terakhir adalah balik 

lampak atau pergi silaturrahmi kepada 

pihak keluarga penagntin perempuan.  

Pada setiap proses yang ada pada 

tardisi merarik peneliti menemukan 

kandungan komunikasi budaya pada setiap 

prosesnya, baik penyampaiannya berupa 

komunikasi verbal atau non verbal, yang 

mana komunikasi dan budaya merupakan 

dua hal yang saling terikat dan tidak dapat 

dilepaskan satu sama lain. Individu 

berkomunikasi berdasarkan budayanya, 

dimana pada tiap daerah pasti mempunyai 

budaya yang berbeda dan termasuk juga 

cara mereka mengkomunikasikannya. 

Itulah sebabnya, budaya bukan hanya 

menetapkan siapa yang berkomunikasi 

dengan siapa, apa dan bagaimana 

komunikasi itu terjadi, namun juga 

menetapkan orang yang menjadi pesan, 

makna yang dimiliki dari pesan, dan 

keadaannya ketika mengirim pesan, 

memperhatikan dan mengartikan pesan. 

Karena sebenarnya seluruh 

pembendaharaan perilaku berdasarkan 

pada budaya ditempat yang masyarakat itu 

menetap.61Oleh karena itu peneliti akan 

memaparkan komunikasi budaya yang ada 

dalam setiap proses tradisi merarik 

sebagaimana berikut: 

61 Deddy Mulayana dan Jalaluddin, 

Rakhmat, Komunikasi antar Budaya, (Bandung: PT. 

Remaja Rosdakarya, 1998), 20. 



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

211 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

1.  Komunikasi Budaya Pada  Tradisi 

Maling Nine 

Dalam pelaksanaan tradisi ini bagi 

orang tua perempuan jika diminta 

anaknya secara terus terang, maka akan 

tersinggung karena anak gadisnya 

disamakan dengan benda atau barang 

lainnya. Hal ini menunjukkan bahwa 

tradisi yang dijalani oleh masyarakat 

suku sasak merupakan sebuah 

komunikasi budaya yang melekat dalam 

tatanan sosial. Tradisi kawin culik yang 

dijalani oleh masyarakat suku sasak 

tidak menjadi suatu masalah melainkan 

menjadi tradisi yang unik. Tradisi 

tersebut sudah membudaya bagi 

masyarakat sasak, hal itulah yang 

menjadi perbedaan dari tradisi dan adat 

istiadat di daerah-daerah lainnya dalam 

hal perkawinan.  Fakta tersebut 

didukung sesuai dengan Godwin C. Chu, 

bahwa setiap pola budaya dan tindakan 

semua melibatkan komunikasi. 

Sehingga untuk memahaminya, 

keduanya harus dipelajari bersama. 

Budaya tidak dapat dipahami tanpa 

mempelajari komunikasi, dan 

komunikasi hanya dapat dipahami 

dengan memahami budaya  yang 

mendukungnya.62 Sehingga pendapat 

peneliti tentang kawin culik yang 

dilakukan oleh masyarakat suku sasak 

merupakan penggambaran umum bahwa 

pemuda sasak berjiwa kesatria karena 

telah menjalankan tradisi perkawinan 

melalui penculikan. Dikarenakan 

terkadang  jika melakukan pelamaran 

orang tua dari perempuan memberatkan 

dari segi material atau sikologis, bahkan 

sering terjadi penolakan dikarenakan 

status sosial, karena di dalam adat sasak 

apabila terjadi merarik atau maling nine 

maka penyelesian masalah dalam proses 

perkawinan akan mempermudah untuk 

mendapatkan persetujuan wali. 

 

                                                             
62 Deddy Mulyana,  Komunikasi  Efektif  

Suatu  Pendekatan Lintasbudaya, (Bandung: PT 

Remaja Rosdakarya, 2005), 14. 

2. Komunikasi Budaya Pada  Tradisi 

Besejati  

Komunikasi budaya yang 

disampaikan dari tradisi ini adalah 

bentuk rasa bertanggung  jawabnya 

seorang pemimpin, yang mana ikut 

bertanggung jawab atas terjadinya kawin 

culik yang dilakukan oleh salah satu 

warganya, yang nantinya juga akan 

melakukan besejati atau akan 

membenarkan kepada kepala dusun 

perempuan dengan cara memberikan 

informasi bahwa telah terjadinya tradisi 

merarik dan juga membenarkan bahwa 

warganya bernama ini tidak hilang. 

Sesuai dengan makna sejati itu sendiri 

yakni benar. Fakta tersebut didukung 

oleh teori interpretatif simbolik yang 

mengungkapkan bahwa, bahasa dan 

simbol merupakan alat yang digunakan 

setiap orang dalam berkomunikasi, 

sebab dalam berkomunikasi manusia 

mempunyai kebutuhan pokok yaitu 

kebutuhan simbolisasi dan 

pemaknaannya. Simbol dalam budaya 

merupakan suatu yang digunakan untuk 

menunjuk suatu hal. Simbol dalam 

berkomunikasi meliputi pesan verbal 

berupa ungkapan atau sindiran, perilaku 

nonverbal, dan hal-hal yang maknanya 

telah disepakati bersama.63 Sehingga 

menurut peneliti tentang komunikasi 

budaya pada tradisi besejati adalah 

bentuk rasa tanggung jawabnya seorang 

pemimpin dalam melaksanakan 

amanahnya, yakni menyelesaikan 

masalah yang terjadi sebab terjadinya 

tradisi merarik. 

 

3. Komunikasi Budaya Pada  Tradisi 

Selabar 

Dalam pelaksanaan tradisi ini, 

dilakukan oleh keluarga calon pengantin 

laki-laki, pihak dari keluarga calon 

pengantin laki-laki membawa tokoh adat 

tokoh masyarakat dan tokoh agama 

ketika pelaksanaannya. Fakta ini 

63 Dedy Mulyana, Ilmu Komunikasi Suatu 

Pengantar, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 

2010), 92. 



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

212 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

didukung oleh teori yang sama dengan 

tradisi besejati yaitu teori interpretatif 

simbolik yang telah dijelaskan di atas.   

Dengan melihat fakta dan teori di atas, 

dapat peneliti jelaskan bahwa selabar  

merupakan komunikasi yang dilakukan 

oleh keluarga calon pengantin laki-laki, 

untuk menyelesaikan konflik sebab 

terjadinya tradisi merarik, dikarenakan 

selabar ini adalah bentuk kerendahan 

hati dari calon penganti laki-laki dan 

rasa tanggung  jawab dari keluarga laki-

laki untuk mencegah terjadinya konflik 

atas terjadinya tradisi merarik. 

 

4. Komunikasi Budaya Pada Tradisi 

Memocok 

Komunikasi budaya pada tradisi 

ini mungkin lebih condong kepada nilai-

nilai keagamaan, dikarenakan memocok 

adalah bentuk memindahkannya hukum 

adat kepada hukum agama. Tradisi ini 

dilakukan setelah selabar yang 

dilakukan telah diterima oleh pihak 

keluarga perempuan. Tradisi ini 

dipimpin oleh tokoh agama karena 

dirasa lebih memahami tentang hukum 

agama. Fakta ini didukung oleh 

ungkapan Rafiek tentang fungsi dari 

kebudayaan mengatakan bahwa 

memperbaiki kehidupan manusia supaya 

kehidupan manusia lebih baik, lebih 

mudah, lebih bahagia, lebih aman, lebih 

sejahtera dan lebih sentosa. Artinya 

budaya memiliki fungsi untuk 

melestarikan kelangsungan hidup 

manusia.64 Dengan melihat pemaparan 

yang di atas sehingga peneliti dapat 

menjelaskan bahwa kebudayaan tidak 

dapat dipisahkan dari nilai-nilai 

keagamaan, dikarenakan juga 

masyarakat sasak didominasi oleh 

agama islam, sehingga baik buruknya 

seseorang dapat dinilai dari sudut 

pandang agama.   

 

                                                             
64Indra Tjahyadi dkk, Kajian Budaya 

Lokal, (Lamongan: Pagan Press, 2019), 14. 
65 Ignas Kleden, Paham Kebudayaan 

Clifford Geertz Rencana Monografi, (Jakarta: 

5. Komunikasi Budaya Pada Tradisi 

Sorong Serah Aji Krame 

Dalam pelaksanaan tradisi ini 

komunikasi budaya yang disampaikan 

menggunakan komunikasi non verbal, di 

karenakan dalam pelaksanaan tradisi ini 

menggunakan simbol-simbol untuk 

menyampaikan suatu pesan tentang nilai 

kemartabatan dari pengantin laki-laki. 

Fakta ini sejalan dengan kebudayaan 

yang dikemukaan oleh Geertz bahwa 

kebudayaan merupakan sistem makna 

dan sistem nilai yang dikomunikasikan 

melalui sistem simbolik.65 Dengan 

melihat pemaparan di atas dapat peneliti 

berikan suatu pemahaman bahwa tradisi 

sorong serah aji krame menggunakan 

suatu simbol untuk menyampaikan suatu 

pesan kepada komunikan, isi dari pesan 

tersebut adalah ingin menyampaikan 

suatu nilai kemartabatan seorang lelaki, 

yang nantinya akan dipertaruhkan ketika 

pelaksanaan sorong serah aji krame. 

 

6. Komunikasi Budaya Pada Tradisi 

Nyongkolan 

Berbeda dengan proses merarik 

yang lainnya, tradisi ini mengunakan 

arak-arakan dalam pelaksanaannya,  

penyampian pesan pada tradisi ini tidak 

menggunakan bahasa atau verbal 

melainkan melalui komunikasi non 

verbal. Fakta ini sesuai dengan teori 

yang sama dengan tradisi besejati dan 

selabar, yaitu teori interpretatif simbolik 

yang telah dijelaskan di atas. Sesuai 

dengan fakta dan teori yang di atas, 

dapat peneliti jelaskan bahwa, pesan 

yang ingin disampaikan dari tradisi ini 

ialah ingin menyampaikan kepada orang 

lain bahwa kedua pengantin ini telah 

resmi menjadi suami istri, walaupun 

komunikasi yang disampaikan tidak 

secara bahasa atau verbal akan tetapi 

makna yang tersirat kepada komunikan 

Kerjasama antara SPES, LP3ES dan Friedrich 

Naumann Stifftung (FNS), 1998), 12. 



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

213 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

dapat diterima dengan baik sebagai 

suatu pesan.  

 

8. Komunikasi Budaya Pada Tradisi 

Balik Lampak 

Komunikasi budaya pada tradisi 

ini menggunakan komunikasi secara 

verbal atau secara bahasa, dikarenakan 

di dalam tradisi ini keluarga besar laki-

laki melakukan kunjugan atau 

silaturrahmi kepada keluarga 

perempuan, tujuan dari tradisi ini untuk 

mempererat tali silaturrahmi antara 

kedua belah pihak keluarga. Fakta ini  

sesuai dengan teori interpretatif simbolik 

yang telah dijelaskan di atas. Dengan 

melihat fakta dan teori yang di atas, 

dapat peneliti perjelas bahwa tujuan dari 

tradisi ini adalah untuk mempererat tali 

silaturrahmi dari kedua belah piahak 

keluarga, dikarenakan sempat terjadinya 

konflik sebab tradisi merarik, oleh 

karena itu anjuran agama islam untuk 

selalu menjaga silaturrahmi dan tidak 

melakukan permusuhan sesama umat 

islam. 

Dari pembahasan di atas, dapat 

peneliti jelaskan bahwa komunikasi 

budaya yang disampaikan pada tradisi 

merarik banyak mengandung nilai-nilai 

sosial, keagamaan, dan kebudayaan, 

pesan yang disampaikan bisa secara 

langsung atau menggunakan simbol-

simbol dalam setiap pelaksanaannya. 

 

Simpulan 

 

Perkawinan merupakan suatu 

peristiwa penting dalam kehidupan suku 

sasak, seorang baru dianggap warga penuh 

dari suatu masyarakat apabila dia telah 

berkeluarga. 

Begitu juga dengan tradisi merarik, 

yang merupakan tradisi pernikahan suku 

sasak yang hingga saat ini masih 

dilestarikan sebagai adat istiadat suku sasak 

tersebut. Pada setiap proses Ttadisi merarik 

dalam perspektif  komunikasi budaya 

adalah suatu bentuk tindakan yang 

tergolong dalam tindakan sosial, seperti 

tradisi maling nine (mencuri perempuan), 

tradisi besejati (laporan pimpinan), selabar 

(memberi informasi), memocok 

(memindahkan hukum adat ke hukum 

agama), sorong serah aji krame (persaksian 

harga kemartabatan), nyongkolan (resepsi), 

dan yang terakhir balik lampak 

(silaturrahmi). 

Berdasar hasil penelitian yang sudah 

peneliti paparkan pada pembahasan,  dapat 

peneliti menyimpulkan bahwa komunikasi 

budaya pada tradisi merarik di Desa 

Monggas Kecamatan Kopang Kabupaten 

Lombok Tengah bukan hanya tentang 

menyampaikan sesuatu dengan tampilan 

kebudayaan saja, akan tetapi terdapat nilai-

lain yang ingin disampaikan dalam setiap 

prosesnya, nilai-nilai tersebut dapat 

digolongkan seperti: nilai sosial, nilai 

keagamaan,  dan nilai kebudayaan. 

 

 

Daftar Pustaka 

 

Asyari Akhmad, Kadri, “Nilai-Nilai Sosial 

di Balik Konflik dan Kekerasan 

Kearifan Suku Sasak Dalam Tradisi 

Mbait Dan Peresean”, History, Vol. 

18, No. 2 (Oktober, 2022). 

Budyatna Muhammad & Ganiem Leila 

Mona, Teori Komunikasi 

Antarpribadi, (Jakarta, Kencana: 

2011). 

Chalim Asep Saifuddin, Membumikan 

Aswaja: Pegangan Para Guru NU  

(Surabaya: Khalista,  2012). 

Darmawan Lalu, “Sistem Perkawinan 

Masyarakat Sasak,  Interpretasi atas 

Dialetika Agama dengan Tradisi 

Merarik Masyarakat Lombok Nusa 

Tenggara Barat” (UIN Sunan 

Kalijaga, Yogyakrta, 2006). 

Ester Paul, Sosiologi, (Jakarta: Airlangga, 

1992). 

Hilman Syahrial Haq, Hamdi, “Perkawinan 

Adat Merariq dan Tradisi Selabar di 

Masyarakat Suku Sasak”, 

Perspektif, Vol. 21, No. 3 

(September 2016). 



                           Vol. 7 No. 1 Januari 2025 
 

214 | J U R N A L  K O M U N I K A S I  D A N  K O N S E L I N G  I S L A M  
 

http://tasikuntan.wordpres.com diakses 

pada tanggal 18 Februari 2024. 

Ihromi. T.O, Pokok-Pokok  Antropologi  

Budaya, (Jakarta: Yayasan  Pustaka 

Obor Indonesia,  2013).  

 Koentjaraningrat,  Pengantar Ilmu 

Antropolog,  (Jakarta: Aksara Baru , 

1989). 

L. Tubbs Stewart dan Moss Sylvia, Human 

Communication, (Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 1996). 

M. Hardjana Agus, Komunikasi 

Intrapersonal dan Interpersonal, 

(Yogyakarta : Kanisius, 2003). 

M.Hasmun Yakub,  Aminulloh Akhirul, 

“Tradisi Kawin Culik Masyarakat 

Suku Sasak Di Lombok Tengah 

Dalam Perspektif Komuinkasi 

Budaya, Ilmu Sosial Dan Ilmu 

Polotik, Vol. 6, No. 3 (2017). 

Maryaeni, Metode Penulisan Kebudayaan, 

(cet 1; Jakarta: PT Bumi Aksara 

2005). 

Mohammad Isfironi, Islam dan Budaya 

Lokal, (Sumberjo: Tanwirul Afkar , 

2020). 

Muhaimin AG, Islam Dalam Bingkai 

Budaya Lokal: Potret Dari Cirebon, 

(Ciputat: Logos Wacana Ilmu, 

2001). 

Muhammad U mam Hafizul, “Pesan 

Dakwah Dalam Adat Sorong Serah 

Aji Krame Di Dusun Puyahan Desa 

Lembar Kecamtan Lembar 

Kabupaten Lombok Barat”, (Skripsi 

-- Universitas Ibrahimy, Situbondo, 

2022). 

Mulayana Deddy dan Jalaluddin  Rakhmat, 

Komunikasi antar Budaya, 

(Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 

1998). 

Mulyana,  Dedy, Ilmu Komunikasi Suatu 

Pengantar, (Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya, 2010). 

Nasrullah Rulli, Komunikasi Antar Budaya, 

di Era Budaya Siber (Jakarta: 

Kencana Prenadamedia Group, 

2012). 

Pawito, Ph. D, Penelitian Komunikasi 

Kualitatif , (Yogyakarta: PT Lkis 

Pelangi Aksara, 2007). 

Rahman Fachrir, “Pernikahan Di Nusa 

Tenggara Barat Antara Islam & 

Tradisi”, (NTB: Alam Tara 

Learning Institute, 2018). 

Rahman H.M. Fachrir, pernikahan  di Nusa 

Tenggara Barat Antara Islam dan 

Tradisi, (Mataram LEPPIM IAIN 

Mataram, 2013). 

Ridwan H. Aang, Komunikasi Antar 

Budaya: Mengubah Persepsi dan 

Sikap dalam Meningkatkan 

Kreativitas Manusia, (Bandung: 

Pustaka Setia, 2016). 

Sholikhah Amirotun, ”Akulturasi Budaya 

Jawa danSunda (Studi pada 

masyarakat Dusun Gerugak Desa 

KutasarKabupaten Cipari 

Kabupaten Cilacap) penelitian 

individual (IAIN Purwokerto, 

2016). 

Soekanto Soerjono, Sosiologi Suatu 

Pengantar, (Jakarta: Rajawali 

Press, 2003).  

Tjahyadi Indra dkk, Kajian Budaya Lokal, 

(Lamongan: Pagan Press,2019). 

West Richard, Turner Lynn H., Pengantar 

Teori Komunikasi: Analisisdan 

Aplikasi, (Jakarta: Salemba Empat, 

2008). 

Yuana Yudikan Setya, Antropologi Sastra, 

(Surabaya: Unesa Press, 2007). 

Zuhdi M. Harfin, praktik merarik: wajah 

sosial orang sasak,(Mataram 

LEPPIM IAIN Mataram, 2012). 


