
………. Vol. 6 No. 1 Januari 2024 
 

Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |53  

 

KOMUNIKASI SIMBOLIK DAN MAKNA RITUAL 

DALAM UPACARA PERNIKAHAN SUKU SASAK LOMBOK 

 

Nia Rahmi, Moch. Nuril Anwar, Edy Supriyono 

nia89@gmail.com, mochnurilsyamsuri@gmail.com, edsunoraba3gmail.com  

Fakultas Dakwah Universitas Ibrahimy Situbondo 

 
 

 

Abstrak     

 

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan dan menganalisis secara mendalam makna 

komunikasi simbolik yang termanifestasi dalam seluruh rangkaian acara pernikahan adat pada budaya 

Suku Sasak di Lombok. Dalam konteks komunikasi antarbudaya, prosesi pernikahan berfungsi 

sebagai medium transmisi nilai-nilai filosofis dan moral yang merefleksikan identitas sosial dan 

ketaatan spiritual masyarakat Sasak. Studi ini tidak hanya mengidentifikasi simbol, tetapi juga 

menginterpretasikan bagaimana simbol-simbol tersebut menjadi penanda peran, tanggung jawab, dan 

tatanan hidup berumah tangga. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan 

pendekatan etnografi interpretif. Etnografi dipilih karena memungkinkan peneliti untuk menggali 

makna dari perspektif emic (sudut pandang subjek penelitian), yang sangat penting dalam memahami 

ritual adat. Data primer bersumber dari tokoh agama, tokoh adat, dan masyarakat setempat yang 

berperan aktif dalam prosesi pernikahan. Teknik pengumpulan data utama meliputi observasi 

partisipatif pada rangkaian upacara, wawancara mendalam (in-depth interview), dan dokumentasi 

visual serta tekstual, guna memastikan validitas triangulasi data. Hasil penelitian secara komprehensif 

menunjukkan bahwa makna komunikasi simbolik dalam prosesi pernikahan Suku Sasak terbagi 

dalam tiga domain utama: moralitas, tanggung jawab sosial, dan kepemimpinan. Makna-makna 

tersebut terkandung dalam berbagai perlengkapan upacara, antara lain: seperti olen-olen yang 

bermakna benang untuk menutupi tubuh manusia agar lebih terlihat sopan. Salin dede yang bermakna 

pergantian tanggungjawab dari orang tua kepada suami. Sesirah aji mengandung makna bahwa 

manusia tidak bisa lepas dari aturan. Pemegat mengandung makna seperti seorang pembayun (ketua 

pada saat selabar). Kebo turu mengandung makna menjadi tulang pungungg keluarga. Dan Gaman 

Desa mengandung makna tanggung jawab sebagai kepala keluarga. Secara keseluruhan, temuan ini 

menyimpulkan bahwa komunikasi simbolik dalam pernikahan Suku Sasak berfungsi sebagai 

pedagogi kultural yang mengajarkan peran-peran gender tradisional dan nilai-nilai keislaman yang 

terintegrasi, menjadikan upacara pernikahan tidak hanya sebagai perayaan, tetapi juga sebagai 

peneguhan identitas komunal dan janji moral yang diwariskan secara turun-temurun. 

 

Kata Kunci: Komunikasi Simbolik, Pernikahan Adat, Suku Sasak Lombok.

 

 

 

Abstract 

 

This study aims to describe and analyze in depth the meaning of symbolic communication manifested 

throughout the entire series of traditional wedding ceremonies in the Sasak culture of Lombok. In the 

context of intercultural communication, the wedding procession serves as a medium for transmitting 

philosophical and moral values that reflect the social identity and spiritual devotion of the Sasak 

people. This study not only identifies symbols but also interprets how these symbols signify roles, 

responsibilities, and the order of household life. The research method used is qualitative with an 

mailto:nia89@gmail.com
mailto:1mochnurilsyamsuri@gmail.com


………. Vol. 6 No. 1 Januari 2024 
 

Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |54  

 

interpretive ethnographic approach. Ethnography was chosen because it allows researchers to explore 

meaning from an emic perspective (the research subject's point of view), which is crucial for 

understanding traditional rituals. Primary data came from religious leaders, traditional leaders, and 

local community members who actively participated in the wedding procession. The primary data 

collection techniques included participant observation of the ceremony, in-depth interviews, and 

visual and textual documentation to ensure the validity of data triangulation. Comprehensive research 

results indicate that the meaning of symbolic communication in Sasak wedding ceremonies falls into three 

main domains: morality, social responsibility, and leadership. These meanings are embedded in various 

ceremonial paraphernalia, including: olen-olen, meaning thread used to cover the human body for greater 

modesty. Salin dede signifies the transfer of responsibility from parents to husbands. Sesirah aji signifies that 

humans cannot escape from rules. Pemegat signifies a bayayun (leader during the selabar ceremony). Kebo 

turu signifies being the backbone of the family. And Gaman Desa signifies the responsibility of being the head 

of the family. Overall, these findings conclude that symbolic communication in Sasak weddings functions as 

a cultural pedagogy that teaches traditional gender roles and integrated Islamic values, making the wedding 

ceremony not only a celebration but also a confirmation of communal identity and a moral promise passed 

down through generations. 

 

Keywords: Symbolic Communication, Traditional Wedding, Sasak Lombok Tribe. 

 

 
 

Pendahuluan 

 

Komunikasi adalah esensi dari 

interaksi sosial yang melibatkan pertukaran 

pesan, baik secara langsung maupun tidak 

langsung, antara komunikator dan 

komunikan. Sebagai homo socius, manusia 

senantiasa bergantung pada komunikasi untuk 

membangun, memelihara, dan 

mengembangkan hubungan antarpribadi serta 

tatanan sosial. Hakikatnya, komunikasi 

berfungsi sebagai wahana untuk menyatakan 

pikiran, perasaan, dan gagasan, menjadikan 

proses ini tidak hanya sekadar kepentingan, 

melainkan kebutuhan fundamental dan krusial 

dalam kehidupan manusia.1 

Dalam konteks yang lebih luas, 

komunikasi menjadi alat utama dalam 

transmisi nilai-nilai budaya dan ajaran agama. 

Nilai-nilai budaya merupakan konsensus 

kolektif yang tertanam dalam suatu 

masyarakat, mengakar pada kepercayaan, 

kebiasaan, dan simbol-simbol yang berfungsi 

sebagai acuan perilaku sosial. Hubungan 

 
1 Ponco Dewi Karyaningsih. Ilmu 

Komunikasi, (Yogyakarta: Samudera Biru, 

2018), 33 
2 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, 

(Bandung: PT.  Remaja Rosda Karya, 2004), 199. 
3 Albab Heri Zulha, “adat perkawinan 

endogami masyarakat sade-rembitan dalam pandangan 

antara komunikasi dan budaya bersifat 

intrinsik; bahasa memegang peranan utama 

sebagai medium untuk meneruskan adat 

istiadat dan tradisi dari satu generasi ke 

generasi berikutnya. Kemampuan manusia 

untuk menciptakan pemahaman realitas 

secara simbolik inilah yang menjadi kunci 

dalam komunikasi budaya, di mana simbol 

menjadi wahana utama untuk membentuk 

tradisi dan pemaknaan.2 

Salah satu ranah vital di mana 

komunikasi budaya dan simbolik 

termanifestasi secara kaya adalah melalui 

tradisi pernikahan. Pernikahan, dalam 

perspektif sosial, merupakan ikatan sah untuk 

membina rumah tangga sejahtera, di mana 

suami dan istri memikul amanah serta 

tanggung jawab. Di Suku Sasak Lombok, 

khususnya di Desa Kawo, Kecamatan Pujut, 

Kabupaten Lombok Tengah, tradisi 

pernikahan memiliki kekhasan yang kuat. 

Praktik adat di Desa Kawo, seperti ketentuan 

endogami (menikah dengan kerabat dekat)3 

dan kerumitan hukum perkawinan adat yang 

disesuaikan dengan kebudayaan setempat4, 

hukum islam”, Jurnal Ulul Albab, Vol. 24 No. 2 (Juli 

2020)), 76-79. 
4 Rohmatun Aliyah Robbayani, “Tradisi 

kawin culik dan kawin lari pada suku sasak dusun sade 

desa rembitan”, 6. 



………. Vol. 6 No. 1 Januari 2024 
 

Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |55  

 

menunjukkan bahwa pernikahan adalah 

peristiwa komunikasi yang melibatkan 

pertukaran pesan simbolik antarkeluarga dan 

komunitas. 

Prosesi pernikahan adat Suku Sasak 

melibatkan serangkaian tahapan yang sarat 

makna, mulai dari pade saling meleq, midang, 

nyelabar (merariq), hingga sorong serah aji 

krame 5. Setiap tahapan dan elemen ritual ini 

menyimpan komunikasi simbolik yang 

mendalam. Simbol-simbol material, seperti 

ole-olen, sesirah aji (otak beli), salin dede, 

pemegat (pemungkas wacana), kebo turu, dan 

Gaman desa, dibangun dan diyakini oleh 

masyarakat sebagai representasi makna 

tertentu. Misalnya, ritual Gaman Desa yang 

terdapat dalam prosesi akad nikah 

menyimbolkan tanggung jawab calon suami 

sebagai pelindung keluarga, baik secara 

diplomatik, ekonomi, maupun moral. 

Ketahanan tradisi adat pernikahan di 

Desa Kawo, yang masih memegang teguh 

ritual-ritual unik dan simbol-simbolnya, 

menjadi indikator penting dalam pelestarian 

komunikasi simbolik di tengah arus 

modernisasi. Oleh karena itu, peneliti melihat 

adanya urgensi untuk mengkaji lebih dalam 

tentang komunikasi simbolik dan makna 

simbolik yang terkandung dalam 

perlengkapan dan tahapan upacara pernikahan 

adat Suku Sasak di Desa Kawo. Penelitian ini 

bertujuan untuk mendeskripsikan dan 

menganalisis secara mendalam makna dari 

simbol-simbol tersebut, sehingga dapat 

memberikan pemahaman komprehensif 

mengenai transmisi nilai-nilai filosofis dan 

ajaran Islam yang diintegrasikan melalui 

media simbol budaya Sasak. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini mengadopsi pendekatan 

kualitatif dengan desain penelitian etnografi. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena 

memungkinkan peneliti untuk menggali data 

yang mendalam (rich data) dan interpretatif 
 

5 Muhamad Gunawan Ismail Sholeh. Tradisi 

sorong serah dalam prosesi perkawinan masyarakat 

adat sasak, kajian ilmu-ilmu hukum, vol. 21, No. 1 

(June, 2023), 32-41. 

 
6 Ninip Hanifah, Penelitian Etnografi Dan 

Penelitian Grounded Theory, (Jakarta Akademi  

terhadap fenomena budaya yang diteliti. 

Etnografi, sebagai salah satu cabang ilmu 

antropologi,6 dipilih secara spesifik karena 

desain ini bertujuan untuk memberikan 

deskripsi, penjelasan, dan analisis mendalam 

terhadap sistem kebudayaan, khususnya 

tradisi adat Suku Sasak. 

Secara operasional, metode deskriptif 

kualitatif digunakan untuk mengumpulkan 

data lapangan berupa ungkapan lisan (melalui 

wawancara) dan narasi tertulis (melalui 

observasi dan dokumentasi) yang sangat 

kontekstual. Data ini difokuskan pada seluruh 

rangkaian prosesi upacara pernikahan, 

termasuk identifikasi komunikasi simbolik di 

dalamnya. Tujuan akhir dari metode ini 

adalah menafsirkan dan memahami secara 

holistik makna simbol-simbol adat yang 

tersembunyi pada prosesi pernikahan Suku 

Sasak tersebut. 

 

Literature Reviews  

1. Teori Interaksionalisme Simbolik (TIS) 

Teori Interaksionalisme Simbolik 

(TIS) adalah kerangka sosiologis yang 

sangat relevan untuk menganalisis makna 

dalam ritual pernikahan. TIS 

dikembangkan untuk menjelaskan 

bagaimana individu (self) dan masyarakat 

(society) didefinisikan melalui interaksi7. 

Herbert Blumer mendefinisikan TIS 

sebagai proses interaksi yang membentuk 

arti atau makna bagi setiap individu, 

sementara Scot Plunkett menekankan 

bahwa melalui interaksi, kita belajar 

menginterpretasi dan memberi makna pada 

dunia.8 

TIS memiliki tiga premis utama 

yang menjadi landasan interpretasi makna 

simbolik dalam penelitian ini 9: a. 

Tindakan manusia terhadap suatu objek 

(simbol pernikahan) didasarkan pada 

makna yang digambarkan terhadapnya. b. 

Makna tentang sesuatu terbentuk dari 

interaksi sosial dengan individu lainnya 

Bahasa Asing Brobudur, 2010), 1. 
7 Ponco Dewi Karyaningsih. Ilmu 

Komunikasi, (Yogyakarta: Samudera Biru, 2018), 33. 
8 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, 199. 
9 Ibid, 199. 



………. Vol. 6 No. 1 Januari 2024 
 

Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |56  

 

dan masyarakat. c. Makna secara 

berkesinambungan diciptakan dan 

diciptakan ulang melalui proses 

interpretasi selama interaksi. 

Selain itu, TIS diperkuat oleh 

konsep kunci George Herbert Mead, yaitu 

Mind (Pikiran), Self (Diri), dan Society 

(Masyarakat).10 Konsep ini menjelaskan 

bagaimana simbol pernikahan Sasak 

membentuk diri kolektif (society) dan 

gambaran diri (self) pasangan pengantin di 

mata komunitas. Mind (kemampuan 

berpikir menggunakan simbol) adalah 

fungsi dari bahasa dan memungkinkan 

individu untuk memahami makna simbol 

sebelum bertindak.11 

2. Teori Komunikasi 

Komunikasi adalah aktivitas 

fundamental manusia yang bertujuan untuk 

menciptakan pemahaman yang sama 

(communis) antara komunikator dan 

komunikan.12 Komunikasi adalah proses 

penyampaian pesan yang dapat berupa 

verbal, tulisan, maupun simbol-simbol 

nonverbal.13 

Dalam konteks ritual adat, 

komunikasi memiliki fungsi penting: 

a. Fungsi Ritual: Komunikasi dalam 

upacara pernikahan berfungsi untuk 

menegaskan dan mendukung identitas 

diri serta membangun ikatan sosial.14 

b. Fungsi Instrumental: Komunikasi 

digunakan untuk mempengaruhi orang 

lain agar bertingkah dan bersikap 

sesuai harapan, dalam hal ini adalah 

pembentukan sikap dan peran baru 

pasangan pengantin.15 

Pernikahan adat Suku Sasak dapat 

dipahami sebagai proses komunikasi 

nonverbal simbolik yang melibatkan 

unsur-unsur sebagai berikut: 

a. Komunikator: Tokoh adat atau pihak 

keluarga yang menyampaikan pesan 

simbolik. 

 
10 Ibid, 155. 
11 Jhon Lecky, 50 Filusufi kontempore, 

(Yogyakarta: Knasius, 2001), 200. 
12 Roudhonah, Ilmu Komunikasi, (Jakarta: 

UIN Jakarta, 2013), 20 
13 John B. Hoben, T. (1950). 

b. Pesan: Simbol (Olen-olen, Gaman 

Desa, Salin Dede) yang mengandung 

makna informatif dan persuasif. 

c. Media/Saluran: Ritual dan artefak itu 

sendiri yang menjadi saluran pesan. 

d. Penerima: Pasangan pengantin dan 

masyarakat yang menjadi sasaran 

pesan. 

e. Efek: Dampak behavioral (tingkah 

laku) berupa perubahan atau 

penguatan sikap dan tindakan 

seseorang setelah menerima pesan 

simbolik tersebut. 16 

 

Pembahasan 

 

Makna Komunikasi Simbolik dalam 

Prosesi Pernikahan Suku Sasak Lombok 

Berdasarkan data kualitatif yang 

diperoleh melalui observasi, wawancara 

mendalam, dan dokumentasi lapangan, dapat 

diidentifikasi enam (6) makna simbolik utama 

yang terkandung dalam prosesi pernikahan 

Suku Sasak Lombok. Simbol-simbol ini 

termanifestasi dalam artefak dan ritual, yaitu 

Olen-olen, Sesirah Aji, Salin Dede, 

Pemungkas Wacana/Pemegat, Kebo Turu, 

dan Gaman Desa. Simbol sendiri dapat 

didefinisikan sebagai tanda atau ciri yang 

berfungsi untuk menyampaikan informasi 

atau pesan tertentu kepada seseorang 17 

1. Olen-olen: Simbol Penjagaan Moral 

dan Kesopanan 

Olen-olen secara literal merujuk 

pada sekumpulan benang yang 

merupakan bahan dasar untuk diolah 

menjadi kain dan selanjutnya menjadi 

pakaian. Simbol ini mengandung makna 

bahwa benang adalah dasar penciptaan 

pakaian, yang berfungsi tidak hanya 

untuk membuat manusia merasa nyaman 

dan elegan, tetapi yang terpenting, untuk 

menutupi tubuh dan menegaskan 

kesopanan (sopan santun). Makna 

simbolik utamanya terletak pada tata cara 

14 Cherry, C. (1957). On human 

communication. 66 
15 Ngalimun, Ilmu Komunikasi Suatu 

Pengantar, (Jakarta: Prenadamedia Group, 2017), 41. 
16 Onong Uchjana Effendy, Ilmu Komunikasi 

Teori dan Praktik, 26. 
17 Ibid, 155. 



………. Vol. 6 No. 1 Januari 2024 
 

Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |57  

 

berbusana yang mencerminkan etika dan 

kepatutan sosial. Manusia akan dinilai 

baik jika mampu menggunakan akal dan 

pikiran untuk mengarahkan tingkah laku 

ke arah positif. Sebaliknya, keburukan 

seseorang juga akan terungkap jika akal 

pikiran tidak dimanfaatkan dengan baik. 

Dalam perspektif teoritis, makna 

Olen-olen ini selaras dengan asumsi 

Teori Blummer dalam semiotika, di 

mana: a. Manusia bertindak berdasarkan 

makna yang dilekatkan pada objek 

tersebut; dan b. Makna tersebut diperoleh 

dari hasil interaksi sosial yang dilakukan 

dengan orang lain18. Dengan demikian, 

Olen-olen merupakan sebuah awal yang 

mengingatkan bahwa manusia diberi akal 

pikiran agar mampu membedakan mana 

yang baik dan buruk, sehingga menjadi 

mulia melalui penggunaan akal secara 

positif dan bermanfaat untuk kehidupan 

selanjutnya. 

 

2. Sesirah Aji: Simbol Kepatuhan pada 

Aturan dan Solidaritas Keluarga 

Sesirah Aji berasal dari kata sirah 

yang berarti kepala, dan terdiri dari 

beberapa benda seperti baskom, kain 

putih, kain hitam, dan benang 

pintal/rajutan. Komponen-komponen ini 

memiliki makna spesifik: 

a. Baskom adalah tempat menaruh 

barang-barang keperluan. 

b. Kain Putih melambangkan hal yang 

bersih dan suci yang harus dipetik dan 

digunakan. 

c. Kain Hitam melambangkan hal yang 

harus ditutup dan dirahasiakan dari 

pandangan publik. 

d. Benang Rajutan adalah bahan yang 

belum jadi, menyimbolkan proses 

yang akan diolah menjadi kain dan 

pakaian. 

Secara kolektif, benda-benda 

dalam Sesirah Aji menunjukkan adanya 

ikatan yang menimbulkan sebab dan 

akibat dalam sebuah ikatan rumah tangga. 

Dalam menjalani kehidupan berumah 

tangga, pasangan dituntut untuk memiliki 

 
18 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, 199. 

solidaritas dan kekompakan yang kuat. 

Simbol ini juga menegaskan bahwa 

kehidupan pernikahan tidak akan lepas 

dari aturan adat dan agama yang harus 

dijalani bersama, mengingat adanya 

hukum sebab-akibat dari setiap tindakan. 

Hal ini sesuai dengan fungsi 

simbol: 1) Simbol mengingatkan 

kemampuan manusia untuk memecahkan 

persoalan, di mana manusia berpikir 

menggunakan simbol sebelum 

mengambil keputusan. 2) Penggunaan 

simbol memungkinkan manusia untuk 

betransendensi dari segi waktu, tempat, 

dan bahkan diri mereka sendiri, sehingga 

manusia dapat membayangkan masa lalu 

atau masa depan.19 

3. Salin Dede: Simbol Alih Tanggung 

Jawab dan Komitmen Rumah Tangga 

Salin Dede memiliki makna 

ganti (salin) dan asuh (dede), yang 

merujuk pada peralihan tanggung jawab. 

Simbol ini diwujudkan melalui beragam 

perlengkapan rumah tangga dan pakaian, 

seperti ceraken (tempat bumbu/rempah-

rempah), sabuk anteng (stagen), kain 

panjang/selendang, dan sesapah (tempat 

wadah nasi). 

Makna simbolik yang 

terkandung meliputi: 

a. Ceraken (tempat obat/rempah 

tradisional) menyiratkan bahwa rumah 

tangga wajib mendahulukan kesehatan 

dan kehangatan hubungan suami istri. 

b. Sabuk Anteng melambangkan ikatan 

dan komitmen yang harus kuat dan 

erat seperti stagen yang melilit, tidak 

bisa putus dalam ikatan suami istri 

selamanya. 

c. Kain Panjang/Selendang memiliki 

makna agar rumah tangga dikelola 

dengan penuh kehati-hatian layaknya 

merawat atau menggendong anak, 

serta selalu mengingat jasa orang tua. 

Makna simbolik ini 

disempurnakan selama proses interaksi 

19 Jhon Lecky, 50 Filusufi kontempore, 

(Yogyakarta: Knasius, 2001), 200. 



………. Vol. 6 No. 1 Januari 2024 
 

Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |58  

 

sosial berlangsung20. Secara inti, Salin 

Dede melambangkan pergantian atau alih 

tanggung jawab kehidupan dari orang tua 

perempuan kepada suaminya setelah akad 

nikah, untuk kehidupan selanjutnya. 

Makna simbolik ini diperkuat oleh 

representasi keris sebagai tanda 

kehormatan dan tulang punggung laki-

laki, sedangkan perempuan diibaratkan 

sebagai pembungkusnya. Oleh karena itu, 

sepasang suami istri wajib menjaga 

keyakinan dan kesetiaan dalam 

hubungan. 

 

4. Pemegat (Pemungkas Wacana): 

Simbol Juru Bicara dan Pengambil 

Keputusan 

Pemegat atau Pemungkas Wacana 

(secara harfiah berarti 'penutup bicara') 

adalah simbol peran yang menempatkan 

suami sebagai pembayun (ketua atau juru 

bicara) pada saat proses selabar 

(negosiasi adat). Simbol ini menandakan 

bahwa suami memegang peranan utama 

dalam diplomasi dan komunikasi formal 

antarkeluarga, menegaskan fungsi kepala 

keluarga sebagai pengambil keputusan 

dan perwakilan dalam tatanan sosial. 

 

5. Kebo Turu: Simbol Tanggung Jawab 

Ekonomi dan Kewibawaan Suami 

Kebo Turu (secara harfiah 'kerbau 

tidur') secara simbolik menggambarkan 

tanggung jawab, wibawa, dan kekuatan 

seorang laki-laki sebagai kepala rumah 

tangga. Simbol ini mengajarkan bahwa 

laki-laki adalah tulang punggung 

keluarga. Sementara itu, perempuan 

diibaratkan sebagai pelengkap hidup 

yang harus meminta izin suami dalam 

bertindak, karena seluruh tanggung jawab 

hidupnya telah dialihkan kepada suami. 

Simbol adalah tanda atau ciri yang 

memberitahukan sesuatu hal kepada 

 
20 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, 199. 
21 Ibid, 155 
22 George, Ritzer, Sosiologi Ilmu Pengetahuan 

Berparadigma Ganda, (Jakarta: CV Rajawali, 1985), 

60-61. 

seseorang.21 Simbol-simbol ini juga 

berfungsi dalam konteks sosial.22 

 

6. Gaman Desa: Simbol Pelindungan 

Total dan Kewajiban Agama 

Gaman Desa (senjata/tombak) 

adalah alat pertahanan diri yang terbuat 

dari kayu panjang dengan ujung runcing. 

Simbol ini bermakna bahwa seorang laki-

laki sebagai kepala rumah tangga harus 

siap jiwa dan raga untuk melindungi dan 

mempertahankan harkat martabat 

keluarganya23. Gaman Desa mewakili 

tanggung jawab seorang suami untuk 

melindungi keluarganya dari segala 

aspek: agama, ekonomi, ilmu 

pengetahuan, bahkan hingga taruhan 

nyawa sekalipun, demi mewujudkan 

pernikahan sebagai ibadah yang 

sempurna dan hakiki. 

Simbol adalah tanda atau ciri yang 

memberitahukan sesuatu hal kepada 

seseorang.24 Dalam konteks semiotika, 

menurut Charles S. Peirce (dikutip oleh 

John Fiske), tanda adalah sesuatu yang 

dikaitkan pada seseorang untuk sesuatu 

dalam beberapa hal atau kapasitas; Tanda 

menunjuk pada objeknya dan 

menciptakan tanda setara (interpretant) 

di benak orang tersebut.25 Makna yang 

tercipta dari Gaman Desa adalah hasil 

interpretasi komunal Suku Sasak yang 

menekankan peran kepemimpinan dan 

pengorbanan suami. 

 

Simpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa 

makna komunikasi simbolik dalam prosesi 

pernikahan Suku Sasak terkandung dalam 

enam (6) artefak utama, yang secara kolektif 

membentuk pedagogi kultural mengenai 

etika, tanggung jawab, dan kepemimpinan 

dalam keluarga: Simbol Moralitas dan 

Kepatuhan Etis meliputi olen-olen dan 

23 Jhon Lecky, 50 Filusufi kontempore, 

(Yogyakarta: Knasius, 2001), 200. 
24 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, 155. 
25 John Fiske, Cultural and Communication 

studies, Sebuah Pengantar Paling Komprhensif, Terj. 

Idi Subandy Ibrahim, (Bandung: Jalasutra, 2014), 63. 



………. Vol. 6 No. 1 Januari 2024 
 

Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |59  

 

Sesirah Aji. Simbol Peralihan dan Komitmen 

Tanggung Jawab meliputi Salin Dede dan 

Kebo Turu. Simbol Kepemimpinan meliputi 

pemungkas Wacana/Pemegat dan Gaman 

Desa. Secara keseluruhan, komunikasi 

simbolik dalam pernikahan Suku Sasak 

berfungsi sebagai peta hidup yang tidak hanya 

mengikat dua individu, tetapi juga mengikat 

mereka pada nilai-nilai komunal dan spiritual, 

menjamin kelangsungan budaya yang 

bermartabat. 

 

 

Daftar Pustaka 

Afrizal, Metode Penelitian Kualitatif, Jakarta: 

Rajawali Pers, 2014. 

Akhmad Mauzakki, Konstribusi Semiotika 

dalam memahamai bahasa agama, 

Malang: Malang Press, 2007. 

Akib Landebawo, Komunikasi Simbolik 

Dalam Persepektif Islam Pada 

Upacara Perkawinan Suku Tolaki di 

Kota Kendari, Pemikiran Islam, vol. 

3, No. 2  2017. 

Aliyah Robbayani Rohmatun, “Tradisi kawin 

culik dan kawin lari pada suku sasak 

dusun sade desa rembitan”.  skripsi: 

Universitas muhamadiyah surakarta, 

2018. 

Ambar,‘’Teori-Interaksi-Simbolik-Konsep-

Asumsi-Kritik’’ , 

https://pakarkomunikasi. com/teori-

interaksi-simbolik, mei -22- 2017.  

Antoni, Riuhnya persimpangan itu, Profil dan 

Pemikiran Para Penggagas Kajian 

Ilmu Komunikasi, Solo: Tiga 

Serangkai, 2004. 

BAYANUNI Prof. Dr. M. A.. Pengantar 

Studi Islam Dakwah Jln. Cipinang 

Muara Raya. 

Bugin Burhan, Penelitian Kualitatif, Jakarta: 

Kencana, Cet. Ke-4, 2010. 

Cangara Hafied, Pengantar Ilmu Komunikasi, 

Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 

2008. 

Carian,’’Faktor-pendukung-Strategi-

Komunikasi’’, 

https://pakarkomunikasi.com/faktor-

pendukung-strategi-komunikasi 31 

oktober 2018. 

Dewi Karyaningsih. Ponco Ilmu Komunikasi, 

Yogyakarta: Samudera Biru, 2018. 

E. Porter Richard         . Communication 

Cultures. Belomat, Califonia: 

Wadsworth, 1991. 

Effendi, Kepemimpinan dan Komunikasi, 

Yogyakarta: Al-Amin Press, 1996. 

Eoh. O.S , Perkawinan Antar Agama Dalam 

Teori dan Praktek, cet.II, Jakarta: PT. 

Raja  Grafindo Persada, 2001. 

Fiske John, Cultural and Communication 

studies, Sebuah Pengantar Paling 

Komprhensif, Terj. Idi Subandy 

Ibrahim, Bandung: Jalasutra, 2014. 

George, Ritzer, Sosiologi Ilmu Pengetahuan 

Berparadigma Ganda, Jakarta: CV 

Rajawali, 1985. 

Gunawan Ismail Sholeh Muhamad. Tradisi 

sorong serah dalam prosesi 

perkawinan masyarakat adat sasak, 

kajian ilmu-ilmu hukum, vol. 21, No. 

1 June, 2023. 

H, Hoed Benny, Semiotik dan Dinamika 

Sosial Budaya, (Jakarta:Komunitas 

Bambu, 2014) 

Hadikusuma Hilman, Hukum Perkawinan 

Indonesia menurt Perundangan 

Hukum Adat Hukum Agama, 

Bandung, Bina Cipta, 1976. 

Hadikusuma Hilman, Hukum Perkawinan 

Indonesia menurt Perundangan 

Hukum Adat Hukum Agama, 

Bandung, Bina Cipta, 1976. 

Hamid Zahri, Pokok-pokok Hukum 

Perkawinan Islam dan Undang-

undang Perkawinan di Indonesia, 

Bandung, Bina Cipta, 1976. 

Hanifah Ninip, Penelitian Etnografi Dan 

Penelitian Grounded Theory, Jakarta 

Akademi Bahasa Asing Brobudur, 

2010. 

Hayakawa S. I. ‘’Syimbols.’’ Dalam Wayne 

Austin Shrope, ed. Experiences in 

Communication. New York: Harcourt 

Brace Jovanovich, 1974. 

Heri Zulha Albab, “adat perkawinan 

endogami masyarakat sade-rembitan 

dalam pandangan hukum islam”, 

Jurnal Ulul Albab, Vol. 24 No. 2 Juli 

2020. 

https://pakarkomunikasi/
https://pakarkomunikasi.com/faktor-pendukung-strategi-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/faktor-pendukung-strategi-komunikasi


………. Vol. 6 No. 1 Januari 2024 
 

Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |60  

 

J. Maleong Lexi, Metode Penelitian 

Kualitatif, Jakarta: PT. Remaja Rosda 

Karya, 2004. 

Kurnia Syah Dedi, Komunikasi Lintas Budaya 

, Memahami Teks Komunikasi Media, 

Agama dan Kebudayaan,  Bandung: 

Simbolis Rekatama Media, 2016. 

Kurniasie Novelia, ‘’Sebuah Teori 

Interaksionisme Simbolik Menurut 

Pandangan George Herbert Mead ‘’ , 

https:// www. 

Kompasiana.com/noveliakurniasie92

37/ 

654b8e500110fce3c753d2822/sebuah

-teori-interaksionisme-simbolik-

menurut-pandangan-george-herbert-

mead, 9.11.2023. 

Kurniawan Aris, ‘’ Proses Komunikasi –

Pengertian, Sejarah, Komponen, 

Model, Fktor, Jenis para ahali’’ 

http://www.gurupendidikan 

co.id/proses-komunikasi, 16. Januari 

2024. 

Kusumawati Tri Indah, 2016, Komunikasi 

Verbal dan Non Verbal, Al-Irsyad: 

Jurnal Pendidikan dan Konseling Vol. 

6, No. 2, online 

(http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/al:

irsyad/article/view/6618)  

L. Adams. Katherine       Interpersonal 

Communication: Pragmatics Of 

Human Relationships. New York: 

McGraw-Hill, 1994,. 

Lagu Marselina. Komunikasi antarbudaya di 

kalangan mahasiswa etnik papua dan 

etnik manado, e-Journal ‘’Acta 

Diuma’’, Volume V. No. 3 Maret 

2016. 

Mardani, Hukum Perkawinan Islam: di Dunia 

Islam Moderen, Yogyakarta: Graha 

Ilmu, 2011. 

Melania Hafizah, ‘’Unsur-unsur komunikas’’ 

hhtps://tirto.id/apa-saja-unsur-unsur-

komunikasi-dan-penjelasannya-gA9S, 

Terbit 22 jan 2023.  

Mufid, M. Si Muhamad, Komunkasi dan 

Regulas Penyiaran Jakarta: Kencana, 

2005. 

Muhamad Arini, Komunikasi Organisasi 

,Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2014. 

Muhammad Abdulkadir, Hukum Perdata 

Indonesia, Bandung, PT. Citra Aditya  
 

 

http://www.gurupendidikan/
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/al:irsyad/article/view/6618
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/al:irsyad/article/view/6618

