maddah Vol. 6 No. 1 Januari 2024

KOMUNIKASI SIMBOLIK DAN MAKNA RITUAL
DALAM UPACARA PERNIKAHAN SUKU SASAK LOMBOK

Nia Rahmi, Moch. Nuril Anwar, Edy Supriyono

nia89@gmail.com, mochnurilsyamsuri@gmail.com, edsunoraba3gmail.com
Fakultas Dakwah Universitas Ibrahimy Situbondo

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan dan menganalisis secara mendalam makna
komunikasi simbolik yang termanifestasi dalam seluruh rangkaian acara pernikahan adat pada budaya
Suku Sasak di Lombok. Dalam konteks komunikasi antarbudaya, prosesi pernikahan berfungsi
sebagai medium transmisi nilai-nilai filosofis dan moral yang merefleksikan identitas sosial dan
ketaatan spiritual masyarakat Sasak. Studi ini tidak hanya mengidentifikasi simbol, tetapi juga
menginterpretasikan bagaimana simbol-simbol tersebut menjadi penanda peran, tanggung jawab, dan
tatanan hidup berumah tangga. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan
pendekatan etnografi interpretif. Etnografi dipilih karena memungkinkan peneliti untuk menggali
makna dari perspektif emic (sudut pandang subjek penelitian), yang sangat penting dalam memahami
ritual adat. Data primer bersumber dari tokoh agama, tokoh adat, dan masyarakat setempat yang
berperan aktif dalam prosesi pernikahan. Teknik pengumpulan data utama meliputi observasi
partisipatif pada rangkaian upacara, wawancara mendalam (in-depth interview), dan dokumentasi
visual serta tekstual, guna memastikan validitas triangulasi data. Hasil penelitian secara komprehensif
menunjukkan bahwa makna komunikasi simbolik dalam prosesi pernikahan Suku Sasak terbagi
dalam tiga domain utama: moralitas, tanggung jawab sosial, dan kepemimpinan. Makna-makna
tersebut terkandung dalam berbagai perlengkapan upacara, antara lain: seperti olen-olen yang
bermakna benang untuk menutupi tubuh manusia agar lebih terlihat sopan. Salin dede yang bermakna
pergantian tanggungjawab dari orang tua kepada suami. Sesirah aji mengandung makna bahwa
manusia tidak bisa lepas dari aturan. Pemegat mengandung makna seperti seorang pembayun (ketua
pada saat selabar). Kebo turu mengandung makna menjadi tulang pungungg keluarga. Dan Gaman
Desa mengandung makna tanggung jawab sebagai kepala keluarga. Secara keseluruhan, temuan ini
menyimpulkan bahwa komunikasi simbolik dalam pernikahan Suku Sasak berfungsi sebagai
pedagogi kultural yang mengajarkan peran-peran gender tradisional dan nilai-nilai keislaman yang
terintegrasi, menjadikan upacara pernikahan tidak hanya sebagai perayaan, tetapi juga sebagai
peneguhan identitas komunal dan janji moral yang diwariskan secara turun-temurun.

Kata Kunci: Komunikasi Simbolik, Pernikahan Adat, Suku Sasak Lombok.

Abstract

This study aims to describe and analyze in depth the meaning of symbolic communication manifested
throughout the entire series of traditional wedding ceremonies in the Sasak culture of Lombok. In the
context of intercultural communication, the wedding procession serves as a medium for transmitting
philosophical and moral values that reflect the social identity and spiritual devotion of the Sasak
people. This study not only identifies symbols but also interprets how these symbols signify roles,
responsibilities, and the order of household life. The research method used is qualitative with an

Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |53


mailto:nia89@gmail.com
mailto:1mochnurilsyamsuri@gmail.com

maddah Vol. 6 No. 1 Januari 2024

interpretive ethnographic approach. Ethnography was chosen because it allows researchers to explore
meaning from an emic perspective (the research subject's point of view), which is crucial for
understanding traditional rituals. Primary data came from religious leaders, traditional leaders, and
local community members who actively participated in the wedding procession. The primary data
collection techniques included participant observation of the ceremony, in-depth interviews, and
visual and textual documentation to ensure the validity of data triangulation. Comprehensive research
results indicate that the meaning of symbolic communication in Sasak wedding ceremonies falls into three
main domains: morality, social responsibility, and leadership. These meanings are embedded in various
ceremonial paraphernalia, including: olen-olen, meaning thread used to cover the human body for greater
modesty. Salin dede signifies the transfer of responsibility from parents to husbands. Sesirah aji signifies that
humans cannot escape from rules. Pemegat signifies a bayayun (leader during the selabar ceremony). Kebo
turu signifies being the backbone of the family. And Gaman Desa signifies the responsibility of being the head
of the family. Overall, these findings conclude that symbolic communication in Sasak weddings functions as
a cultural pedagogy that teaches traditional gender roles and integrated Islamic values, making the wedding
ceremony not only a celebration but also a confirmation of communal identity and a moral promise passed
down through generations.

Keywords: Symbolic Communication, Traditional Wedding, Sasak Lombok Tribe.

antara komunikasi dan budaya bersifat
intrinsik; bahasa memegang peranan utama
sebagai medium untuk meneruskan adat
istiadat dan tradisi dari satu generasi ke

Pendahuluan

Komunikasi adalah esensi dari

interaksi sosial yang melibatkan pertukaran
pesan, baik secara langsung maupun tidak
langsung, antara  komunikator  dan
komunikan. Sebagai homo socius, manusia
senantiasa bergantung pada komunikasi untuk
membangun, memelihara, dan
mengembangkan hubungan antarpribadi serta
tatanan sosial. Hakikatnya, komunikasi
berfungsi sebagai wahana untuk menyatakan
pikiran, perasaan, dan gagasan, menjadikan
proses ini tidak hanya sekadar kepentingan,
melainkan kebutuhan fundamental dan krusial
dalam kehidupan manusia.'

Dalam konteks yang lebih luas,
komunikasi menjadi alat utama dalam
transmisi nilai-nilai budaya dan ajaran agama.
Nilai-nilai budaya merupakan konsensus
kolektif yang tertanam dalam suatu
masyarakat, mengakar pada kepercayaan,
kebiasaan, dan simbol-simbol yang berfungsi
sebagai acuan perilaku sosial. Hubungan

' Ponco Dewi Karyaningsih. llmu

Komunikasi, (Yogyakarta: Samudera Biru,

2018), 33

2 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi,
(Bandung: PT. Remaja Rosda Karya, 2004), 199.

3 Albab Heri Zulha, “adat perkawinan
endogami masyarakat sade-rembitan dalam pandangan

generasi berikutnya. Kemampuan manusia
untuk menciptakan pemahaman realitas
secara simbolik inilah yang menjadi kunci
dalam komunikasi budaya, di mana simbol
menjadi wahana utama untuk membentuk
tradisi dan pemaknaan.?

Salah satu ranah wvital di mana
komunikasi budaya dan simbolik
termanifestasi secara kaya adalah melalui
tradisi  pernikahan. Pernikahan, dalam
perspektif sosial, merupakan ikatan sah untuk
membina rumah tangga sejahtera, di mana
suami dan istri memikul amanah serta
tanggung jawab. Di Suku Sasak Lombok,
khususnya di Desa Kawo, Kecamatan Pujut,
Kabupaten = Lombok  Tengah, tradisi
pernikahan memiliki kekhasan yang kuat.
Praktik adat di Desa Kawo, seperti ketentuan
endogami (menikah dengan kerabat dekat)’
dan kerumitan hukum perkawinan adat yang
disesuaikan dengan kebudayaan setempat?,

hukum islam”, Jurnal Ulul Albab, Vol. 24 No. 2 (Juli
2020)), 76-79.

4 Rohmatun Aliyah Robbayani, “Tradisi
kawin culik dan kawin lari pada suku sasak dusun sade
desa rembitan”, 6.

Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |54



maddah Vol. 6 No. 1 Januari 2024

menunjukkan bahwa pernikahan adalah
peristiwa komunikasi yang melibatkan
pertukaran pesan simbolik antarkeluarga dan
komunitas.

Prosesi pernikahan adat Suku Sasak
melibatkan serangkaian tahapan yang sarat
makna, mulai dari pade saling meleq, midang,
nyelabar (merariq), hingga sorong serah aji
krame °. Setiap tahapan dan elemen ritual ini
menyimpan komunikasi simbolik yang
mendalam. Simbol-simbol material, seperti
ole-olen, sesirah aji (otak beli), salin dede,
pemegat (pemungkas wacana), kebo turu, dan
Gaman desa, dibangun dan diyakini oleh
masyarakat sebagai representasi makna
tertentu. Misalnya, ritual Gaman Desa yang
terdapat dalam  prosesi akad nikah
menyimbolkan tanggung jawab calon suami
sebagai pelindung keluarga, baik secara
diplomatik, ekonomi, maupun moral.

Ketahanan tradisi adat pernikahan di
Desa Kawo, yang masih memegang teguh
ritual-ritual unik dan simbol-simbolnya,
menjadi indikator penting dalam pelestarian
komunikasi simbolik di tengah arus
modernisasi. Oleh karena itu, peneliti melihat
adanya urgensi untuk mengkaji lebih dalam
tentang komunikasi simbolik dan makna
simbolik yang terkandung dalam
perlengkapan dan tahapan upacara pernikahan
adat Suku Sasak di Desa Kawo. Penelitian ini
bertujuan untuk  mendeskripsikan  dan
menganalisis secara mendalam makna dari
simbol-simbol tersebut, sehingga dapat
memberikan  pemahaman  komprehensif
mengenai transmisi nilai-nilai filosofis dan
ajaran Islam yang diintegrasikan melalui
media simbol budaya Sasak.

Metode Penelitian

Penelitian ini mengadopsi pendekatan
kualitatif dengan desain penelitian etnografi.
Pendekatan  kualitatif  dipilih  karena
memungkinkan peneliti untuk menggali data
yang mendalam (rich data) dan interpretatif

> Muhamad Gunawan Ismail Sholeh. Tradisi
sorong serah dalam prosesi perkawinan masyarakat
adat sasak, kajian ilmu-ilmu hukum, vol. 21, No. 1
(June, 2023), 32-41.

® Ninip Hanifah, Penelitian Etnografi Dan
Penelitian Grounded Theory, (Jakarta Akademi

terhadap fenomena budaya yang diteliti.
Etnografi, sebagai salah satu cabang ilmu
antropologi,® dipilih secara spesifik karena
desain ini bertujuan untuk memberikan
deskripsi, penjelasan, dan analisis mendalam
terhadap sistem kebudayaan, khususnya
tradisi adat Suku Sasak.

Secara operasional, metode deskriptif
kualitatif digunakan untuk mengumpulkan
data lapangan berupa ungkapan lisan (melalui
wawancara) dan narasi tertulis (melalui
observasi dan dokumentasi) yang sangat
kontekstual. Data ini difokuskan pada seluruh
rangkaian prosesi upacara pernikahan,
termasuk identifikasi komunikasi simbolik di
dalamnya. Tujuan akhir dari metode ini
adalah menafsirkan dan memahami secara
holistik makna simbol-simbol adat yang
tersembunyi pada prosesi pernikahan Suku
Sasak tersebut.

Literature Reviews

1. Teori Interaksionalisme Simbolik (TIS)
Teori Interaksionalisme Simbolik
(TIS) adalah kerangka sosiologis yang
sangat relevan untuk menganalisis makna
dalam ritual pernikahan. TIS
dikembangkan untuk menjelaskan
bagaimana individu (self) dan masyarakat
(society) didefinisikan melalui interaksi’.
Herbert Blumer mendefinisikan TIS
sebagai proses interaksi yang membentuk
arti atau makna bagi setiap individu,
sementara Scot Plunkett menekankan
bahwa melalui interaksi, kita belajar
menginterpretasi dan memberi makna pada

dunia.®
TIS memiliki tiga premis utama
yang menjadi landasan interpretasi makna
simbolik dalam penelitian ini °: a.
Tindakan manusia terhadap suatu objek
(simbol pernikahan) didasarkan pada
makna yang digambarkan terhadapnya. b.
Makna tentang sesuatu terbentuk dari
interaksi sosial dengan individu lainnya

Bahasa Asing Brobudur, 2010), 1.

7 Ponco Dewi Karyaningsih. Ilmu
Komunikasi, (Yogyakarta: Samudera Biru, 2018), 33.

8 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, 199.

% Ibid, 199.

Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |55



maddah Vol. 6 No. 1 Januari 2024

dan masyarakat. c. Makna secara

berkesinambungan diciptakan dan

diciptakan  ulang  melalui  proses
interpretasi selama interaksi.

Selain itu, TIS diperkuat oleh
konsep kunci George Herbert Mead, yaitu
Mind (Pikiran), Self (Diri), dan Society
(Masyarakat).!® Konsep ini menjelaskan
bagaimana simbol pernikahan Sasak
membentuk diri kolektif (society) dan
gambaran diri (self) pasangan pengantin di
mata komunitas. Mind (kemampuan
berpikir menggunakan simbol) adalah
fungsi dari bahasa dan memungkinkan
individu untuk memahami makna simbol
sebelum bertindak.!!

2. Teori Komunikasi

Komunikasi  adalah  aktivitas
fundamental manusia yang bertujuan untuk
menciptakan pemahaman yang sama
(communis) antara komunikator dan
komunikan.'? Komunikasi adalah proses
penyampaian pesan yang dapat berupa
verbal, tulisan, maupun simbol-simbol
nonverbal.'?

Dalam  konteks ritual adat,
komunikasi memiliki fungsi penting:

a. Fungsi Ritual: Komunikasi dalam
upacara pernikahan berfungsi untuk
menegaskan dan mendukung identitas
diri serta membangun ikatan sosial.'*

b. Fungsi Instrumental: Komunikasi
digunakan untuk mempengaruhi orang
lain agar bertingkah dan bersikap
sesuai harapan, dalam hal ini adalah
pembentukan sikap dan peran baru
pasangan pengantin.'

Pernikahan adat Suku Sasak dapat
dipahami sebagai proses komunikasi
nonverbal simbolik yang melibatkan
unsur-unsur sebagai berikut:

a. Komunikator: Tokoh adat atau pihak
keluarga yang menyampaikan pesan
simbolik.

19 Ibid, 155.

"' Jhon Lecky, 50 Filusufi kontempore,
(Yogyakarta: Knasius, 2001), 200.

12 Roudhonah, Ilmu Komunikasi, (Jakarta:
UIN Jakarta, 2013), 20

13 John B. Hoben, T. (1950).

b. Pesan: Simbol (Olen-olen, Gaman
Desa, Salin Dede) yang mengandung
makna informatif dan persuasif.

c. Media/Saluran: Ritual dan artefak itu
sendiri yang menjadi saluran pesan.

d. Penerima: Pasangan pengantin dan
masyarakat yang menjadi sasaran
pesan.

e. Efek: Dampak behavioral (tingkah
laku)  berupa  perubahan  atau
penguatan  sikap dan tindakan
seseorang setelah menerima pesan
simbolik tersebut. '®

Pembahasan

Makna Komunikasi Simbolik dalam
Prosesi Pernikahan Suku Sasak Lombok
Berdasarkan  data  kualitatif = yang
diperoleh melalui observasi, wawancara
mendalam, dan dokumentasi lapangan, dapat
diidentifikasi enam (6) makna simbolik utama
yang terkandung dalam prosesi pernikahan
Suku Sasak Lombok. Simbol-simbol ini
termanifestasi dalam artefak dan ritual, yaitu
Olen-olen,  Sesirah  Aji, Salin  Dede,
Pemungkas Wacana/Pemegat, Kebo Turu,
dan Gaman Desa. Simbol sendiri dapat
didefinisikan sebagai tanda atau ciri yang
berfungsi untuk menyampaikan informasi
atau pesan tertentu kepada seseorang '’
1. Olen-olen: Simbol Penjagaan Moral
dan Kesopanan
Olen-olen secara literal merujuk
pada  sekumpulan  benang  yang
merupakan bahan dasar untuk diolah
menjadi kain dan selanjutnya menjadi
pakaian. Simbol ini mengandung makna
bahwa benang adalah dasar penciptaan
pakaian, yang berfungsi tidak hanya
untuk membuat manusia merasa nyaman
dan elegan, tetapi yang terpenting, untuk
menutupi  tubuh dan  menegaskan
kesopanan (sopan santun). Makna
simbolik utamanya terletak pada tata cara

4 Cherry, C. (1957). On human
communication. 66

5" Ngalimun, Ilmu Komunikasi Suatu
Pengantar, (Jakarta: Prenadamedia Group, 2017), 41.

16 Onong Uchjana Effendy, [lmu Komunikasi
Teori dan Praktik, 26.

17 Ibid, 155.

Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |56



maddah Vol. 6 No. 1 Januari 2024

berbusana yang mencerminkan etika dan
kepatutan sosial. Manusia akan dinilai
baik jika mampu menggunakan akal dan
pikiran untuk mengarahkan tingkah laku
ke arah positif. Sebaliknya, keburukan
seseorang juga akan terungkap jika akal
pikiran tidak dimanfaatkan dengan baik.

Dalam perspektif teoritis, makna
Olen-olen ini selaras dengan asumsi
Teori Blummer dalam semiotika, di
mana: a. Manusia bertindak berdasarkan
makna yang dilekatkan pada objek
tersebut; dan b. Makna tersebut diperoleh
dari hasil interaksi sosial yang dilakukan
dengan orang lain!8. Dengan demikian,
Olen-olen merupakan sebuah awal yang
mengingatkan bahwa manusia diberi akal
pikiran agar mampu membedakan mana
yang baik dan buruk, sehingga menjadi
mulia melalui penggunaan akal secara
positif dan bermanfaat untuk kehidupan
selanjutnya.

Sesirah Aji: Simbol Kepatuhan pada

Aturan dan Solidaritas Keluarga

Sesirah Aji berasal dari kata sirah
yang berarti kepala, dan terdiri dari
beberapa benda seperti baskom, kain
putih, kain hitam, dan benang
pintal/rajutan. Komponen-komponen ini
memiliki makna spesifik:

a. Baskom adalah tempat menaruh
barang-barang keperluan.

b. Kain Putih melambangkan hal yang
bersih dan suci yang harus dipetik dan
digunakan.

c. Kain Hitam melambangkan hal yang
harus ditutup dan dirahasiakan dari
pandangan publik.

d. Benang Rajutan adalah bahan yang
belum jadi, menyimbolkan proses
yang akan diolah menjadi kain dan
pakaian.

Secara kolektif, benda-benda
dalam Sesirah Aji menunjukkan adanya
ikatan yang menimbulkan sebab dan
akibat dalam sebuah ikatan rumah tangga.
Dalam menjalani kehidupan berumah
tangga, pasangan dituntut untuk memiliki

18 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, 199.

solidaritas dan kekompakan yang kuat.
Simbol ini juga menegaskan bahwa
kehidupan pernikahan tidak akan lepas
dari aturan adat dan agama yang harus
dijalani bersama, mengingat adanya
hukum sebab-akibat dari setiap tindakan.

Hal ini sesuai dengan fungsi
simbol: 1) Simbol mengingatkan
kemampuan manusia untuk memecahkan
persoalan, di mana manusia berpikir
menggunakan simbol sebelum
mengambil keputusan. 2) Penggunaan
simbol memungkinkan manusia untuk
betransendensi dari segi waktu, tempat,
dan bahkan diri mereka sendiri, sehingga
manusia dapat membayangkan masa lalu
atau masa depan.”

Salin Dede: Simbol Alih Tanggung
Jawab dan Komitmen Rumah Tangga

Salin Dede memiliki makna
ganti (salin) dan asuh (dede), yang
merujuk pada peralihan tanggung jawab.
Simbol ini diwujudkan melalui beragam
perlengkapan rumah tangga dan pakaian,
seperti ceraken (tempat bumbu/rempah-
rempah), sabuk anteng (stagen), kain
panjang/selendang, dan sesapah (tempat
wadah nasi).

Makna simbolik yang
terkandung meliputi:

a. Ceraken (tempat obat/rempah
tradisional) menyiratkan bahwa rumah
tangga wajib mendahulukan kesehatan
dan kehangatan hubungan suami istri.

b. Sabuk Anteng melambangkan ikatan

dan komitmen yang harus kuat dan
erat seperti stagen yang melilit, tidak
bisa putus dalam ikatan suami istri
selamanya.

c. Kain Panjang/Selendang memiliki
makna agar rumah tangga dikelola
dengan penuh kehati-hatian layaknya
merawat atau menggendong anak,
serta selalu mengingat jasa orang tua.

Makna simbolik ni
disempurnakan selama proses interaksi

19 Jhon Lecky, 50 Filusufi kontempore,

(Yogyakarta: Knasius, 2001), 200.
Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |57



maddah Vol. 6 No. 1 Januari 2024

sosial berlangsung®. Secara inti, Salin
Dede melambangkan pergantian atau alih
tanggung jawab kehidupan dari orang tua
perempuan kepada suaminya setelah akad
nikah, untuk kehidupan selanjutnya.
Makna simbolik ini diperkuat oleh
representasi  keris  sebagai  tanda
kehormatan dan tulang punggung laki-
laki, sedangkan perempuan diibaratkan
sebagai pembungkusnya. Oleh karena itu,
sepasang suami istri wajib menjaga
keyakinan dan  kesetiaan  dalam
hubungan.

4. Pemegat (Pemungkas  Wacana):
Simbol Juru Bicara dan Pengambil
Keputusan

Pemegat atau Pemungkas Wacana
(secara harfiah berarti 'penutup bicara')
adalah simbol peran yang menempatkan
suami sebagai pembayun (ketua atau juru
bicara) pada saat proses selabar
(negosiasi adat). Simbol ini menandakan
bahwa suami memegang peranan utama
dalam diplomasi dan komunikasi formal
antarkeluarga, menegaskan fungsi kepala
keluarga sebagai pengambil keputusan
dan perwakilan dalam tatanan sosial.

5. Kebo Turu: Simbol Tanggung Jawab
Ekonomi dan Kewibawaan Suami
Kebo Turu (secara harfiah 'kerbau
tidur') secara simbolik menggambarkan
tanggung jawab, wibawa, dan kekuatan
seorang laki-laki sebagai kepala rumah
tangga. Simbol ini mengajarkan bahwa
laki-laki  adalah  tulang punggung
keluarga. Sementara itu, perempuan
diibaratkan sebagai pelengkap hidup
yang harus meminta izin suami dalam
bertindak, karena seluruh tanggung jawab
hidupnya telah dialihkan kepada suami.
Simbol adalah tanda atau ciri yang
memberitahukan sesuatu hal kepada

20 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, 199.

2 Ibid, 155

22 George, Ritzer, Sosiologi [lmu Pengetahuan
Berparadigma Ganda, (Jakarta: CV Rajawali, 1985),
60-61.

seseorang.”!  Simbol-simbol ini juga
berfungsi dalam konteks sosial.??

6. Gaman Desa: Simbol Pelindungan
Total dan Kewajiban Agama

Gaman Desa (senjata/tombak)
adalah alat pertahanan diri yang terbuat
dari kayu panjang dengan ujung runcing.
Simbol ini bermakna bahwa seorang laki-
laki sebagai kepala rumah tangga harus
siap jiwa dan raga untuk melindungi dan
mempertahankan harkat martabat
keluarganya®’. Gaman Desa mewakili
tanggung jawab seorang suami untuk
melindungi keluarganya dari segala
aspek: agama, ekonomi, ilmu
pengetahuan, bahkan hingga taruhan
nyawa sekalipun, demi mewujudkan
pernikahan  sebagai  ibadah  yang
sempurna dan hakiki.

Simbol adalah tanda atau ciri yang
memberitahukan sesuatu hal kepada
seseorang.”* Dalam konteks semiotika,
menurut Charles S. Peirce (dikutip oleh
John Fiske), tanda adalah sesuatu yang
dikaitkan pada seseorang untuk sesuatu
dalam beberapa hal atau kapasitas; Tanda
menunjuk  pada objeknya dan
menciptakan tanda setara (interpretant)
di benak orang tersebut.”> Makna yang
tercipta dart Gaman Desa adalah hasil
interpretasi komunal Suku Sasak yang
menekankan peran kepemimpinan dan
pengorbanan suami.

Simpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa
makna komunikasi simbolik dalam prosesi
pernikahan Suku Sasak terkandung dalam
enam (6) artefak utama, yang secara kolektif
membentuk pedagogi kultural mengenai
etika, tanggung jawab, dan kepemimpinan
dalam keluarga: Simbol Moralitas dan
Kepatuhan Etis meliputi olen-olen dan

2 Jhon Lecky, 50 Filusufi kontempore,
(Yogyakarta: Knasius, 2001), 200.

24 Alex Sobur, Semiotika Komunikasi, 155.

25 John Fiske, Cultural and Communication
studies, Sebuah Pengantar Paling Komprhensif, Terj.
Idi Subandy Ibrahim, (Bandung: Jalasutra, 2014), 63.

Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |58



maddah Vol. 6 No. 1 Januari 2024

Sesirah Aji. Simbol Peralihan dan Komitmen
Tanggung Jawab meliputi Salin Dede dan
Kebo Turu. Simbol Kepemimpinan meliputi
pemungkas Wacana/Pemegat dan Gaman
Desa. Secara keseluruhan, komunikasi
simbolik dalam pernikahan Suku Sasak
berfungsi sebagai peta hidup yang tidak hanya
mengikat dua individu, tetapi juga mengikat
mereka pada nilai-nilai komunal dan spiritual,
menjamin  kelangsungan budaya yang
bermartabat.

Daftar Pustaka

Afrizal, Metode Penelitian Kualitatif, Jakarta:
Rajawali Pers, 2014.

Akhmad Mauzakki, Konstribusi Semiotika
dalam memahamai bahasa agama,
Malang: Malang Press, 2007.

Akib Landebawo, Komunikasi Simbolik
Dalam  Persepektif Islam  Pada
Upacara Perkawinan Suku Tolaki di
Kota Kendari, Pemikiran Islam, vol.
3, No. 2 2017.

Aliyah Robbayani Rohmatun, “Tradisi kawin
culik dan kawin lari pada suku sasak
dusun sade desa rembitan”. skripsi:
Universitas muhamadiyah surakarta,
2018.

Ambar,* "Teori-Interaksi-Simbolik-Konsep-
Asumsi-Kritik”’ ,
https://pakarkomunikasi. com/teori-
interaksi-simbolik, mei -22- 2017.

Antoni, Riuhnya persimpangan itu, Profil dan
Pemikiran Para Penggagas Kajian
Ilmu  Komunikasi, Solo:  Tiga
Serangkai, 2004.

BAYANUNI Prof. Dr. M. A.. Pengantar
Studi Islam Dakwah Jln. Cipinang
Muara Raya.

Bugin Burhan, Penelitian Kualitatif, Jakarta:
Kencana, Cet. Ke-4, 2010.

Cangara Hafied, Pengantar Ilmu Komunikasi,
Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,
2008.

Carian, ’Faktor-pendukung-Strategi-
Komunikasi’’,
https://pakarkomunikasi.com/faktor-
pendukung-strategi-komunikasi 31
oktober 2018.

Dewi Karyaningsih. Ponco /lmu Komunikasi,
Yogyakarta: Samudera Biru, 2018.

E. Porter Richard . Communication
Cultures. Belomat, Califonia:
Wadsworth, 1991.

Effendi, Kepemimpinan dan Komunikasi,
Yogyakarta: Al-Amin Press, 1996.

Eoh. O.S , Perkawinan Antar Agama Dalam
Teori dan Praktek, cet.1l, Jakarta: PT.
Raja Grafindo Persada, 2001.

Fiske John, Cultural and Communication
studies, Sebuah Pengantar Paling
Komprhensif, Terj. 1di Subandy
Ibrahim, Bandung: Jalasutra, 2014.

George, Ritzer, Sosiologi llmu Pengetahuan
Berparadigma Ganda, Jakarta: CV
Rajawali, 1985.

Gunawan Ismail Sholeh Muhamad. Tradisi
sorong  serah  dalam  prosesi
perkawinan masyarakat adat sasak,
kajian ilmu-ilmu hukum, vol. 21, No.
1 June, 2023.

H, Hoed Benny, Semiotik dan Dinamika
Sosial Budaya, (Jakarta:Komunitas
Bambu, 2014)

Hadikusuma Hilman, Hukum Perkawinan
Indonesia  menurt  Perundangan
Hukum  Adat  Hukum  Agama,
Bandung, Bina Cipta, 1976.

Hadikusuma Hilman, Hukum Perkawinan
Indonesia  menurt  Perundangan
Hukum — Adat  Hukum  Agama,
Bandung, Bina Cipta, 1976.

Hamid  Zahri,  Pokok-pokok  Hukum
Perkawinan  Islam dan Undang-
undang Perkawinan di Indonesia,
Bandung, Bina Cipta, 1976.

Hanifah Ninip, Penelitian Etnografi Dan
Penelitian Grounded Theory, Jakarta
Akademi Bahasa Asing Brobudur,
2010.

Hayakawa S. 1. “’Syimbols.”” Dalam Wayne
Austin Shrope, ed. Experiences in
Communication. New York: Harcourt
Brace Jovanovich, 1974.

Heri Zulha Albab, “adat perkawinan
endogami masyarakat sade-rembitan
dalam pandangan hukum islam”,
Jurnal Ulul Albab, Vol. 24 No. 2 Juli
2020.

Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |59


https://pakarkomunikasi/
https://pakarkomunikasi.com/faktor-pendukung-strategi-komunikasi
https://pakarkomunikasi.com/faktor-pendukung-strategi-komunikasi

maddah Vol. 6 No. 1 Januari 2024

J. Maleong Lexi, Metode Penelitian
Kualitatif, Jakarta: PT. Remaja Rosda
Karya, 2004.

Kurnia Syah Dedi, Komunikasi Lintas Budaya
, Memahami Teks Komunikasi Media,
Agama dan Kebudayaan, Bandung:
Simbolis Rekatama Media, 2016.

Kurniasie Novelia, “’Sebuah Teori
Interaksionisme Simbolik Menurut
Pandangan George Herbert Mead “ ,

https:// WWW.
Kompasiana.com/noveliakurniasie92
37/

654b8e500110fce3¢c753d2822/sebuah
-teori-interaksionisme-simbolik-
menurut-pandangan-george-herbert-
mead, 9.11.2023.

Kurniawan Aris, ©° Proses Komunikasi —
Pengertian,  Sejarah, = Komponen,
Model, Fktor, Jenis para ahali”’
http://www.gurupendidikan
co.id/proses-komunikasi, 16. Januari
2024.

Kusumawati Tri Indah, 2016, Komunikasi
Verbal dan Non Verbal, Al-Irsyad:
Jurnal Pendidikan dan Konseling Vol.
6, No. 2, online
(http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/al:
irsyad/article/view/6618)

L. Adams. Katherine Interpersonal
Communication:  Pragmatics  Of
Human Relationships. New York:
McGraw-Hill, 1994,.

Lagu Marselina. Komunikasi antarbudaya di
kalangan mahasiswa etnik papua dan
etnik manado, e-Journal “Acta
Diuma’’, Volume V. No. 3 Maret
2016.

Mardani, Hukum Perkawinan Islam: di Dunia
Islam Moderen, Yogyakarta: Graha
Ilmu, 2011.

Melania Hafizah, “Unsur-unsur komunikas’’
hhtps://tirto.id/apa-saja-unsur-unsur-
komunikasi-dan-penjelasannya-gA9S,
Terbit 22 jan 2023.

Mufid, M. Si Muhamad, Komunkasi dan
Regulas Penyiaran Jakarta: Kencana,
2005.

Muhamad Arini, Komunikasi Organisasi
Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2014.

Muhammad Abdulkadir, Hukum Perdata
Indonesia, Bandung, PT. Citra Aditya

Jurnal Komunikasi & Konseling Islam |60


http://www.gurupendidikan/
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/al:irsyad/article/view/6618
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/al:irsyad/article/view/6618

