
Lisan Al-Hal  doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

 

Lisan Al-Hal : Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan 

Volume 19, Issue 2, December 2025 

e-ISSN : 2502-3667, p-ISSN : 1693-3230 

https://journal.ibrahimy.ac.id/index.php/lisanalhal 

 

This is an open access article under CC-BY-SA license.  

 
Copyright (c) 2025 Mufti Faqih Ali, et al. | 174 

TELAAH AL ‘URF TERHADAP SISTEM UPAH PENGAIRAN DI DESA 

GAYAM LOR BOTOLINGGO BONDOWOSO 

 
Mufti Faqih Ali1*, Abu Yasid2, Muhammad Lathoif Ghozali3, Sofiyatul Latifah4 

1,2,3Ekonomi Syariah, Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan Ampel Surabaya, Jawa Timur 

60237, Indonesia 
4Ekonomi Syariah, Fakultas Syari'ah & Ekonomi Islam, Universitas Ibrahimy, Jawa Timur 

68374, Indonesia 
1*muftifaqihaliali@gmail.com, 2yasidabu2019@gmail.com, 3lathoif@uinsa.ac.id, 

4sofyali14@gmail.com  

 
Abstract: 
Al-‘urf, as one of the sources of Islamic law, plays a strategic role in shaping Islamic economic law, 
particularly in addressing contemporary socio-economic dynamics. This study examines the application of 
al-‘urf in the wage system for irrigation services in Gayam Lor Village, Botolinggo District, Bondowoso 
Regency, where no fixed wage standard is predetermined. The compensation mechanism between 
irrigation workers (lobenyu) and farmers is based on widely recognized local customary practices. This 
research employs a qualitative method with normative and descriptive-analytical approaches. The findings 
indicate that the practice constitutes an ijarah (service-based contract) characterized as ujrah al-mithl, since 
the wage amount is determined flexibly based on field conditions and is not stated during the contract 
session. Therefore, this ‘urf al-amali practice possesses Sharia legitimacy as long as mutual consent and 
fairness between both parties are ensured. 
 
Keywords: Al-‘Urf; Ijarah; Irrigation Wages; Islamic Economic Law; Ujrah Al-Mithl. 

 

* Corresponding author:   
Email Address: muftifaqihaliali@gmail.com (Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Surabaya) 
Received: May 20, 2025; Revised: November 19, 2025; Accepted: November 30, 2025; Published: 
December 15, 2025 

 

 

PENDAHULUAN 

Al-‘urf merupakan kebiasaan masyarakat yang diakui sebagai sumber hukum Islam 
selama tidak bertentangan dengan prinsip syariah1. Dalam ekonomi syariah 
kontemporer, al-‘urf memiliki peran penting untuk menjawab persoalan muamalah yang 
semakin kompleks seiring perkembangan ekonomi dan transaksi modern. Syariat 
memberikan ruang inovasi dalam muamalah sebagaimana kaidah Al-Aṣlu fi Al-Mu‘Āmalāt 
Al-Ibāhah Hatta Yadulla Al-Dalil ‘Ala Tahrimihi (hukum asal muamalah itu boleh sampai 

 
1 Zayn al-Din ibn Ibrahim ibn Muhammad Ibnu Nujaim, Al-Ashbah Wa al-Nazair ’ala Madhhab Abi Hanifah al-

Nu’man (Lebanon: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 1999), 93. Wahbah Al-Zuh}ayli, Us}ul Al-Fiqh Al-Islamy, vol. 2 

(Damaskus: Dar al-Fikr, 2017), vol. 2: 109. 

https://journal.ibrahimy.ac.id/index.php/lisanalhal
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:muftifaqihaliali@gmail.com
mailto:yasidabu2019@gmail.com
mailto:lathoif@uinsa.ac.id
mailto:sofyali14@gmail.com


 
 

Telaah Al ‘Urf Terhadap Sistem Upah Pengairan di Desa Gayam.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

175 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 

ada dalil yang mengharamkannya) dan hadis “antum a‘lamu bi umūr dunyākum”2. Dengan 
demikian, penerapan hukum ekonomi syariah dapat beradaptasi terhadap perubahan 
konteks masyarakat, budaya, dan kebutuhan lokal, sehingga praktik ekonomi dapat 
menyesuaikan kebutuhan masyarakat tanpa keluar dari batasan syariah3. 

Perkembangan zaman melahirkan persoalan hukum baru yang tidak cukup dijawab 
hanya dengan teks klasik, tetapi juga harus mempertimbangkan realitas sosial-ekonomi. 
Karena itu, al-‘urf menjadi instrumen penting dalam penetapan hukum agar tetap relevan 
dan selaras dengan prinsip syariah. Sejarah menunjukkan fleksibilitas ini, seperti 
perubahan fatwa Imam Syafi’i dari qaul qadim di Irak menjadi qaul jadid di Mesir karena 
perbedaan kondisi masyarakat. Hal yang sama ditekankan Imam Al-Qarafi, bahwa 
mujtahid wajib memahami kebiasaan masyarakat sebelum menetapkan hukum agar 
kemaslahatan tidak hilang4. 

DSN-MUI juga menggunakan al-‘urf sebagai landasan dalam menetapkan fatwa 
ekonomi syariah karena hukum selalu terkait dengan konteks sosial dan budaya 
masyarakat. Oleh sebab itu, kebiasaan yang berkembang, instrumen muamalah, serta 
syarat-syarat transaksinya turut menjadi pertimbangan agar fatwa tetap sesuai 
kebutuhan umat5. Kajian ini bertujuan menganalisis peran al-‘urf dalam menyelesaikan 
persoalan hukum ekonomi syariah kontemporer, termasuk penerapannya dalam praktik 
ekonomi Islam modern dan batasan penggunaannya agar tetap sejalan dengan prinsip 
syariah. Dengan demikian, diharapkan lahir solusi hukum yang adaptif terhadap 
perkembangan zaman tanpa mengabaikan nilai-nilai Islam. 

Di Desa Gayam Lor, Kecamatan Botolinggo, Kabupaten Bondowoso terdapat praktik 
tolong-menolong yang memiliki orientasi kompensasi melalui sistem pengairan sawah 
yang dikelola oleh para petani dalam organisasi HIPPA (Himpunan Petani Pemakai Air). 
Dalam praktiknya, terdapat sistem upah bagi petugas yang mengairi sawah sesuai aturan 
yang telah disepakati bersama. HIPPA juga membedakan sistem pengairan antara sawah 
baru dan sawah lama. Sawah lama adalah sawah yang sejak awal ditanami padi dan 
pengairannya tidak dibatasi waktu; kapan pun membutuhkan air, langsung dapat dialiri. 
Berbeda dengan sawah baru yang memiliki aturan pengairan khusus sesuai ketentuan 
kelompok6. 

Berbeda dengan sawah baru yang disebut dalam bahasa madura dengan sawah 
anyar. Sawah baru ialah sawah yang sifat tanahnya kering, sehingga tanah atau sawah 
yang seperti itu hanya bisa ditanami setelah musim hujan, tidak pada musim kemarau7. 
Karena para petani ingin terus memanfaatkan tanah tersebut, maka pemerintah membuat 
jalan keluar agar para petani bisa terus melakukan pertanian, dengan cara pembuatan 
saluran pengairan atau irigasi, yang airnya diperoleh dari sungai yang air di sungai 
tersebut:: diperoleh dari bendungan air. Sistem pengairan di sawah baru dilakukan 
dengan cara koordinasi petani kepada petugas pengairan ketika petani hendak 
membutuhkan pengairan, setelah petani berkoordinasi kepada petugas pengairan, maka 
petugas pengairan akan menjadwal pengairan sesuai aturan yang petugas tetapkan, 

 
2 Muslim bin Hajjaj Al-Naisaburi, Shahih Muslim (Lebanon: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 2020), 213. 
3 A Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih: Kaidah-Kaidah Hukum Islam Dalam Menyelesaikan Masalah (Jakarta: 

Kencana, 2007), 130. 
4 Ahmad bin Idris al-Qarafi, Anwar Al-Buruq Fi Anwa’ al-Furuq (Beirut: Dar al-‘Alam al-Kitab, n.d.), vol. 3: 49. 
5 Abdul wahhab Khalaf, Masadir Al-Tasyri’ al-Islami Fima Lanassa Fih / Abdulwahhab Khalaf (Dar al-Qalam, 

1972), 127. 
6 Wawancara bersama bapak Saiful 25 April 2025. 
7 Wawancara bersama bapak Saiful 25 April 2025. 



 
 

Mufti Faqih Ali, Abu Yasid, Muhammad Lathoif Ghazali, & Sofiyatul Latifah 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 | 176 

setelah itu petani akan membayarkan upah kepada petugas pengairan sesuai luas sawah 
yang telah dialirkan air oleh petugas pengairan, pada biasanya tiap luas 100 da upah yang 
dibayarkan ialah 20 ribu, dan begitu seterusnya. Penentuan upah ini didasari pada 
kebiasaan yang sudah terjadi di Desa Gayam Lor tersebut, dan pada biasanya semua 
kembali kepada tiap petani, pada intinya tidak ada patokan pasti berkenaan dengan 
besaran upah pengairan. 

Dalam Islam, ketentuan upah idealnya disampaikan dengan jelas sejak awal agar 
pekerja memiliki kepastian dan semangat dalam melaksanakan tugasnya. Hal ini 
ditegaskan dalam hadis Nabi Muhammad SAW: 

 

 رواه النسائي  عَنْ أبَيِ سَعِيدٍ، قَالَ: »إِذَا اسْتأَجَْرْتَ أجَِيرًا فَأعَْلِمْهُ أجَْرَهُ«
 
Dari Abu Sa‘id al-Khudri RA., ia berkata: Rasulullah SAW. bersabda: “Apabila engkau 
mempekerjakan seorang pekerja, maka beritahukanlah upahnya.” (HR. an-Nasa’i)8. 

 
Dalam praktik pengairan di Desa Gayam Lor, upah baru diberikan setelah panen, 

bukan setelah pekerjaan selesai. Pola pembayaran tertunda ini tidak sepenuhnya sesuai 
dengan prinsip akad ijarah dalam syariah, yang menekankan percepatan pembayaran 
upah sebagai bentuk penghormatan terhadap hak pekerja. Nabi Muhammad SAW. 
mengingatkan agar upah diberikan sebelum “kering keringat pekerja”, sebagai larangan 
menunda pembayaran tanpa alasan yang dibenarkan9. 

Selain waktu pembayaran, bentuk upah juga perlu diperjelas. Para ulama berbeda 
pendapat mengenai kebolehan upah berupa bagian hasil panen, karena berpotensi 
mengandung ketidakjelasan (gharar). Namun, sebagian ulama membolehkan selama ada 
kesepakatan yang jelas dan tidak menimbulkan sengketa. Oleh karena itu, praktik 
pengupahan dalam sistem pengairan ini memerlukan perhatian agar tetap sejalan dengan 
prinsip keadilan dan kepastian hukum syariah10. 

Pengairan pada sawah anyar tidak dapat dilakukan secara bebas karena mengikuti 
sistem buka-tutup air di sungai: 6 hari air mati dan hanya 4 hari air mengalir ke irigasi11. 
Dengan waktu yang sangat terbatas, petani harus berkoordinasi dengan petugas 
pengairan (lobenyu) untuk mendapatkan jadwal yang sesuai. Peran petugas sangat vital 
agar distribusi air berjalan adil dan tidak terjadi konflik antarpetani. Apabila dalam empat 
hari tersebut ada petani yang tidak mendapat giliran, ia harus menunggu hingga siklus 
berikutnya. 

Kondisi ini memicu sebagian petani melakukan pelanggaran berupa pencurian air 
atau ngicok aeng. Praktiknya dilakukan pada malam hari agar tidak diketahui. Bentuk 
pelanggarannya meliputi: (1) mengalirkan air langsung dari irigasi tanpa izin, (2) 
membelokkan aliran dari sawah lain, atau (3) memanfaatkan air buangan dari sawah yang 
memiliki jadwal, sehingga hasilnya bergantung pada keberuntungan. 

Dalam perspektif fikih, praktik pengairan ini pada dasarnya merupakan akad ijarah: 
petani sebagai musta’jir, petugas pengairan sebagai mu’jir, manfaat berupa jasa 
pengairan, dan ujrah berupa imbalan dari hasil panen yang diberikan kemudian. Namun, 

 
8 Ahamd bin Syu’aib Al-Nasai, Sunan al-Nasai (Lebanon: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 2019), 269. 
9 Muhammad bin Yazid Al-Quzwaini, Sunan Ibn Majah (Lebanon: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 2019), 392. 
10 Jaih Mubarok dan Hasanuddin, Teori Akad Mu’amalah Maliyah (Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2020), 

26. 
11 Wawancara bersama bapak Budiman 26 April 2025. 



 
 

Telaah Al ‘Urf Terhadap Sistem Upah Pengairan di Desa Gayam.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

177 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 

muncul permasalahan ketika aliran air diambil tanpa melalui akad dengan petugas 
pengairan, sehingga masuk kategori pelanggaran terhadap hak manfaat yang seharusnya 
diberikan kepada pihak yang berwenang. 

 
 

METODE PENELITIAN 

Kajian ini bertujuan untuk menganalisis peran al-‘Urf dalam menyelesaikan 
persoalan hukum ekonomi syariah kontemporer. Penelitian ini juga akan mengkaji 
bagaimana prinsip al-‘Urf diterapkan dalam praktik ekonomi Islam modern serta 
batasan-batasan penggunaannya agar tetap sejalan dengan ketentuan syariah. Dengan 
memahami peran al-‘Urf dalam ekonomi syariah, diharapkan dapat ditemukan solusi 
hukum yang sesuai dengan perkembangan zaman tanpa mengabaikan nilai-nilai Islam 
yang mendasarinya. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-normatif yang 
berfokus pada analisis isi terhadap teks-teks regulatif dan literatur Islam kontemporer 
untuk memahami peran al-‘urf terhadap kasus sistem upah pengairan yang terjadi di 
daerah Gayam Lor, Botolinggo, Bondowoso. Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk 
mengkaji teks-teks hukum Islam, seperti fatwa, tradisi masyarakat dalam kerangka 
konseptual dan etis yang lebih luas. Metode ini bertujuan untuk mengeksplorasi dimensi 
filosofis, normatif, dan aplikatif dari fatwa sebagai produk ijtihad kelembagaan dalam 
merespons kebutuhan hukum pada kasus yang modern. 

Objek utama dalam penelitian ini adalah sistem upah pengairan yang dikaji dari 
perspektif al-‘urf dan dipadukan dengan fatwa DSN MUI No. 112/DSN MUI/IX/2017 
tentang Ijarah. Analisis dilakukan dengan menelaah struktur hukumnya, prinsip-prinsip 
syariah yang digunakan, guna melihat praktik yang dilakukan apakah sesuai dengan 
hukum Islam atau malah tidak sesuai dengan hukum Islam. Data sekunder diperoleh 
melalui studi pustaka yang mencakup literatur akademik terkait ijarah, al-‘urf, dan 
praktik yang terjadi. Referensi utama berasal dari literatur kitab klasik tentang ijarah dan 
al-‘urf, dan beberapa referensi lain yang berkaitan, misal jurnal-jurnal bereputasi. Teknik 
analisis data dilakukan dengan melihat praktik yang terjadi di lapangan, kemudian 
memastikan praktik itu benar terjadi atau bersifat fiktif, kemudian praktik tersebut di 
lihat melalui sudut pandang al-‘urf melalui ijarah guna mengungkap kebenaran pada 
praktik sistem upah pengairan yang terjadi, dan nantinya bisa dipertanggung jawabkan 
apa yang mereka lakukan dan mendapatkan legalitas dari syariat 

 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pembahasan dalam artikel ini diawali dengan menguraikan konsep ijarah beserta 
ketentuan-ketentuannya sebagai dasar analisis hukum terhadap praktik pengupahan 
jasa. Selanjutnya, artikel menyoroti peran al-‘urf sebagai salah satu sumber hukum dalam 
ekonomi syariah yang memiliki relevansi kuat terhadap praktik ekonomi masyarakat. 
Setelah itu, penelitian mengkaji secara mendalam mekanisme pengairan dan sistem upah 
pengairan yang berlangsung antara petugas dan petani di Desa Gayam Lor, Botolinggo, 
Bondowoso sebagai fokus studi lapangan. Pada bagian akhir, analisis diarahkan pada 
bagaimana al-‘urf menilai dan melegitimasi praktik tersebut: apakah akad ijarah yang 
berlangsung telah sesuai dengan prinsip syariah atau masih memerlukan perbaikan, 
mengingat besaran upah tidak memiliki standar baku dan sangat bergantung pada 
kondisi dan kesepakatan yang berkembang di masyarakat. 



 
 

Mufti Faqih Ali, Abu Yasid, Muhammad Lathoif Ghazali, & Sofiyatul Latifah 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 | 178 

 
Konsep Ijarah 

1. Definisi Ijarah 

Ijarah merupakan akad yang lazim min tarafain yakni transaksi harus berada di 
tangan kedua belah pihak, baik jadinya transaksi atau tidak jadinya transaksi. Dengan 
begitu, ijarah juga termasuk akad yang mu’awadlah yakni ada timbal balik diantara 
keduanya, dengan kata lain keduanya sama-sama aktif tidak sama-sama pasif atau 
satunya aktif yang lain pasif12. Terdapat berbagai definisi tentang ijarah, baik secara 
bahasa maupun secara istilah, baik yang pendek maupun yang lebih panjang. Sebelum 
melangkah pada definisi, perlu diketahui bahwa ijarah merupakan bagian dari jual beli. 
Imam Mawardi mengatakan bahwa jual beli terbagi dua, yakni jual beli raqabah -yang 
nantinya terbagi dua, yakni jual beli benda dan jual beli sifat- dan jual beli manfaat. 
Perkataan imam Mawardi tersebut sependapat dengan perkataannya imam Syafi’i yang 
mengatakan bahwa ijarah merupakan bagian dari jual beli13. 

Kata ijarah diambil dari bahasa arab dari asal kata  الأجر al-ajru yang berarti   العوض al-
iwadh (ganti), dan juga mencakup pada makna  الثواب al-tsawab (pahala).14 Ijarah secara 
bahasa adalah nama terhadap ujrah atau kompensasi, dengan demikian kompensasi 
secara bahasa adalah ijarah atau sewa itu sendiri15. Sedangkan secara istilah ijarah ialah 
imbalan atau kompensasi yang diberikan atas jasa yang diberikan, dengan kata lain ijarah 
adalah kontrak keuangan berbasis pertukaran16. Al-Shirbini memberikan definisi ijarah 
yakni bentuk kontrak atas jasa atau manfaat yang memiliki nilai ekonomis (maQ.S.hudah), 
diketahui, dan dapat diserah-terimakan kepada orang lain dengan menggunakan upah 
yang diketahui17. 

Syekh Zakariyah al-Anshari memberikan definisi ijarah sebagai berikut: 
 

 عقد على منفعة مقصودة معلومة قابلة للبذل، والإباحة بعوض معلوم 
 

“Akad atas manfaat yang dituju, diketahui dan dibolehkan dengan imbalan yang diketahui” 
 

Di dalam kitabnya, ibn Nujaim memberikan definisi yang lebih singkat, beliau 
mengatakan18. 

 

 بيع منفعة معلومة بأجر معلوم 
 

“Ijarah adalah akad jual beli manfaat yang diketahui dengan imbalan yang diketahui” 

 
12 Afifuddin Muhajir, Membangun Nalar Islam Moderat, Kajian Metodologis (Situbondo: Tanwirul Afkar, 2018), 

42. 
13 Ali bin Muammad Al-Mawardi, Al-Hawi al-Kabir (Beirut: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 1999), vol. 5: 14. 
14 Sayyid Sabiq, Fiqh Sunnah (Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi, 1997), 177. 
15 Hasan bin Ahmad, Al-Taqrirat al-Syadidah Fi al-Masail al-Mufidah (Dar al-Miraṭ an-Nabawi, 2013), vol. 2: 

137. 
16 Elly S, Sitem Keuangan Islam: Prinsip Dan Operasi (Terj) (Depok: PT RAJAGRAFINDO PERSADA, 2015), 

279. 
17 Muhammad bin Ahmad al-K}atib al-Shirbini, Mug}ni Al-Muhtaj (Beirut: Dar al-Hadith, n.d.), vol. 3: 153. 
18 Ibn Nujaim Al-Mishri, Al-Bahr al-Raiq Syarh Kanz al-Daqaiq, vol. 4 (Beirut: Dar Ihya Turats al-Arabi, 2022), 

vol. 17: 374. 



 
 

Telaah Al ‘Urf Terhadap Sistem Upah Pengairan di Desa Gayam.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

179 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 

Definisi di atas sesuai dengan definisi yang dipaparkan oleh Dr (HC) KH. Afifudin 
Muhajir, M. Ag beliau mengatakan di dalam kitabnya yakni Fathul Mujib al-Qarib, bahwa 
ijarah pada hakikatnya merupakan jual beli lebih tepatnya jual beli yang dibatasi oleh 
waktu, dan barangnya bukan berupa benda akan tetapi berupa manfaat-manfaat, bisa 
berupa manfaat benda atau manfaat perbuatan.19 Berkenaan dengan dasar hukum ijarah, 
ada banyak sekali dalil yang mendasarinya, baik berupa Al-Quran, hadis, ijma ulama, dan 
hukum positif berupa DSN-MUI No. 112/DSN MUI/IX/2017. Di DSN-MUI dijelaskan 
secara detail menggunakan poin-poin mulai dari definisi, dalil, syarat-syarat, rukun-
rukun, dan lain sebagainya.  

 
2. Rukun dan Syarat Ijarah 

Ijarah ketika mau dilakukan, harus memenuhi beberapa unsur ijarah, yakni dua 
orang yang berakad yang diistilahkan dengan pemberi sewa (mu’jir) dan penerima sewa 
(musta’jir), rukun yang kedua ialah sighat akad dari pemberi sewa dan penerima sewa, 
yang ketiga adalah manfaat jika berupa sewa manfaat dan berupa benda jika berupa sewa 
benda, dan rukun yang terakhir ialah upah atau imbalan yang diterima oleh pemberi sewa 
(mu’jir)20. 

Berkenaan dengan syarat ijarah ialah ijarah yang dilakukan harus mengandung nilai 
harga, nilai guna, bisa diserahterimakan, dan ada manfaat yang dapat dirasakan oleh 
penyewa, baik manfaat itu secara langsung maupun tidak langsung21. Berkenaan dengan 
upah yang diberikan, harus diketahui nominalnya sebelum akad tersebut dilakukan dan 
diberikan secara langsung di majelis akad22. 

 
3. Macam-Macam Ijarah 

Secara gasir besar, ijarah ada dua pembagian: yakni Ijarah ‘ain (sewa benda) dan 
Ijarah dzimmah (sewa jasa). Ijarah ‘ain (sewa benda) ialah Ijarah yang dilakukan dengan 
menjadikan suatu benda sebagai objek ijarah, misal sewa rumah selama satu tahun, atau 
sewa mobil selama tiga tahun, dan seterusnya. Kegiatan sewa semacam ini disebut dengan 
sewa benda bukan sewa jasa. Dengan demikian, istilah ‘ain disini bukanlah ‘ain yang 
menjadi antonim dari manfaat akan tetapi antonim dari kata dzimmah23. Pada akad ijarah 
‘ain manakala terdapat cacat pada objek akad ijarah yang mempengaruhi ujrah (upah), 
maka musta’jir memiliki hak khiyar (opsi), apakah ingin malanjutkan akad atau 
membatalkan akad, kemudian manakala akad dibatalkan mu’jir tidak perlu mengganti 
objek akad dengan yang lain24. 

Ijarah dzimmah (sewa jasa) ialah Ijarah berupa tanggungan yang dibebankan 
kepada penerima sewa, hal ini dilakukan dengan menjadikan jasa atau manfaat jasa 
sebagai objek ijarah, misal sewa jasa penjahit untuk menjahitkan pakaian atau sewa 
montir untuk memperbaiki mobil yang rusak dan seterusnya. Kegiatan sewa semacam ini 

 
19 Afifuddin bin Muhajir, Fathul Mujib Al-Qarib (Situbondo: Ibrahimy Press, 2015), 87. 
20 Jaih Mubarok, Fikih Mu’amalah Maliyah, ed. Iqbal Triadi Nugraha (Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 

2020), 13. 
21 Mus}tafa Al-Bug}a, Mus}tafa Al-Ḥan, dan ‘Ali Al-Shurbaji, al-Fiqh al-Manhaji (Damaskus: Dar al-Qalam, 

2022), vol. 3: 140-142. 
22 Muhammad bin Ahmad al-Shatiri al-Shatiri, Sharh Al-Yaqut al-Nafis (Beirut: Dar al-Minhaj, 2011), 468. 
23 Abdul Rahman Al-Juzairi, Al-Fiqh ’Ala al-Madzhab al-Arba’ah (Beirut: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 2003), 100. 
24 Kamal al-Din Al-Damiri, An-Najmu al-Wahaj Fi Syarh al-Minhaj (Jeddah: Dar alMinhaj (Jeddah: Dar al-

Minhaj, n.d.), 365. 



 
 

Mufti Faqih Ali, Abu Yasid, Muhammad Lathoif Ghazali, & Sofiyatul Latifah 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 | 180 

diistilahkan dengan sewa jasa. Akad ijarah semacam ini manakala terdapat cacat pada 
objek ijarah, maka musta’jir tidak punya hak khiyar (opsi). Begitu juga manakala di 
tengah-tengah masa kontrak objek akad mengalami kerusakan, maka akad ijarahnya 
tidak batal, yakni mu’jir tetap memiliki tanggungan untuk memberikan layanan jasa atau 
manfaat sesuai perjanjian hingga kontrak selesai, sehingga mu’jir memiliki kewajiban 
mengganti objek yang cacat atau rusak, ketika mu’jir tidak mampu memberikan ganti, 
maka musta’jir  memiliki hak khiyar (opsi)25. 

 
Konsep Al-‘Urf 

1. Definisi Al-‘Urf 
Secara etimologi urf berasal dari kata ‘arafa-ya’rifu ( يعرف  –عرف   ) yang artinya 

sesuatu yang dikenal atau sesuatu yang baik26. Sedangkan secara terminologi 
sebagaimana yang dikemukakan oleh Abdul Karim Zaidan ialah sebagai berikut 

 

 من قول او فعل    حياتهما ألفه المجتمع واعتاده وسار عليه في 
 

“sesuatu yang tidak asing lagi bagi suatu masyarakat karena telah menjadi kebiasaan dan menyatu 
dengan kehidupan, baik berupa perbuatan maupun perkataan”27. 

 
Ahmad Fahmi Abu Sunnah mendefinisikan seperti berikut. 

 

 هو ما استقر في النفوس عليه بشهادة العقول وتلقته الطباع السليمة بالقبول 
 

“sesuatu yang terpatri pada diri manusia karena dipandang rasional dan diterima oleh watak yang 
sehat”28. 

 
Dari sini dapat diketahui perihal perbedaan antara adat dan urf. Mustafa Ahmad al-

Zarqa, guru besar fikih Islam di Universitas Amman Yordania menyatakan bahwa urf 
merupakan bagian dari adat, karena adat lebih umum dari pada urf. Menurut Mustafa 
sesuatu dikatakan urf manakala berlaku kepada kebanyakan orang atau berlaku umum 
tidak berlaku kepada pribadi seseorang atau kelompok tertentu, dan juga urf bukanlah 
kebiasaan alamiah yang muncul sendiri akan tetapi kebiasaan yang muncul dari hasil 
pemikiran29. 

 
2. Kehujjahan Al-‘Urf 

Ulama berbeda pendapat terhadap kehujahan urf, diantaranya sebagai berikut: 
Pertama Hanafiyah dan Malikiyah, ia berpendapat bahwa urf bisa dijadikan sebagai hujah 
hukum Islam bersandar pada firman Allah SWT; 

 

هِلِينَ     خُذِ ٱلۡعَفۡوَ وَأۡمُرۡ بِٱلۡعرُۡفِ وَأعَۡرِضۡ عَنِ ٱلۡجََٰ

 
25 Al-Shirbini, Mug}ni Al-Muhtaj, vol. 3: 473. 
26 Muhammad Kamaluddin, Ushul Al-Fiqh al-Islamiy (Iskandariyah: Dar al-Mathbu’ah al-Jami’iyah, n.d.), 183. 
27 Prof Dr H. Satria Effendi M.A M. Zein, Ushul Fiqh: Edisi Pertama (Prenada Media, 2017), 153. 
28 Ahmad Fahmi Abu Sunnah, Al-‘Urf Wa al-‘Âdah Fî Ra’Yi al-Fuqahâ’ (Kairo: Dâr al-Bas}âir, 2004), 146. 
29 Nawawi, Ushul Fiqh: Sejarah , Teori Lughawy, Dan Teori Maqashidy, (Malang: Literasi Nusantara, 2020), 91. 



 
 

Telaah Al ‘Urf Terhadap Sistem Upah Pengairan di Desa Gayam.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

181 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 

“Jadilah engkau pemaaf dan suruhlah orang mengerjakan yang ma'ruf, serta berpalinglah dari pada 
orang-orang yang bodoh”30. 

 
Ayat tersebut memberi pemahaman bahwa Allah memerintahkan kepada kita 

semua untuk berbuat baik (makruf), sedangkan yang dimaksud dengan makruf ialah 
sesuatu yang dinilai baik oleh seseorang dan dikerjakan secara berulang dan tidak 
bertentangan dengan watak manusia yang benar. Ayat tersebut juga menggunakan lafal 
perintah, kata ulama usul fikih bahwa setiap perintah bermakna wajib, maka disimpulkan 
bahwa urf bisa dijadikan dalil hukum31. 

Dalil lain yang dijadikah hujah adalah hadis nabi Muhammad: 
 

 ن  سَ حَ  اَللِّ عِنْد فهَُوَ ا نً سَ حَ الْمُسلمُونَ هُ آرَ مَا 
 

“Sesuatu yang dianggap baik oleh umat Islam termasuk sesuatu yang baik menurut Allah”32. 
 

Hadis tersebut dilihat dari teks dan tujuannya menyatakan bahwa setiap perkara 
yang menjadi tradisi di suatu daerah dan sesuatu itu dipandang baik maka perkara 
tersebut dipandang atau dianggap baik oleh Allah SWT33. 

Pendapat kedua disampaikan oleh Syafiiyah dan Hambaliyah. Dua ulama ini tidak 
mengakui urf sebagai dalil hukum, terkhusus imam Syafii yang menolak istihsan sebagai 
dalil hukum maka secara otomatis beliau juga menolak urf sebagai dalil hukum. Meskipun 
imam Syafii menolak urf, imam Syafii ditengarai mempertimbangkan urf sebagai landasan 
hukum, hal ini terbukti dari qaul qadim dan qaul jadidnya imam Syafii34. 

 
3. Macam-Macam Al’-Urf 

Setidaknya ada tiga macam pembagian urf dari sisi atau aspek yang berbeda, yakni 
sebagai berikut: Pertama Dari segi obyeknya: urf ini ada dua bagian, yakni lafdzi dan 
amaliy. Lafdzi ialah penggunaan suatu kata dengan makna tertentu, misal kata daging di 
masyarakat tertuju kepada daging sapi, sedangkan urf amaliy ialah kebiasaan yang 
ditimbulkan dari perilaku manusia itu sendiri, misalnya kebiasaan transaksi tanpa akad, 
dan lain sebagainya. 

Kedua dari segi cakupannya, urf ini ada dua bagian, yakni urf khash atau khusus dan 
urf ‘am atau umum. Urf umum ialah kebiasaan yang terjadi di berbagai tempat dengan 
motif yang sama, misal menyewa kamar mandi untuk keperluan mandi, di daerah 
manapun ketika hal ini dilakukan tidak akan mempertimbangkan berapa kadar air yang 
digunakan, akan tetapi air digunakan untuk apa, di situlah nanti penentuan harganya. 
Sedangkan urf khusus ialah kebiasaan yang terjadi di suatu daerah tertentu tidak di 
daerah lain, misal adanya uang panai tatkala ada pria hendak melamar wanita di daerah 
Sumatera. 

 
30 Departemen Agama RI, Al-Quran Tajwid dan Terjemah (Diponegoro: CV Penerbit Diponegoro, 2010), 149. 
31 Nawawi, Ushul Fiqh: Sejarah , Teori Lughawy, Dan Teori Maqashidy, 92. 
32 Manshur bin Muhammad Al-Marwazi, Al-Intishar Li Ashabi al-Hadis (Su’udiyah: Maktaba Adhwa’ al-Manar, 

1996), 27. 
33 “Ushul Fiqih / Muhamad Abu Zahrah ; Penerjemah, Saefullah Ma’shum ... [et al.] ; Penyunting, Muntaha Azhari 

| OPAC Perpustakaan Nasional RI.,” 417, accessed March 18, 2024, 

https://opac.perpusnas.go.id/DetailOpac.aspx?id=37217. 
34 Nawawi, Ushul Fiqh: Sejarah , Teori Lughawy, Dan Teori Maqashidy, 93. 



 
 

Mufti Faqih Ali, Abu Yasid, Muhammad Lathoif Ghazali, & Sofiyatul Latifah 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 | 182 

Ketiga dari segi legalitasnya: urf ini dibagi dua bagian, yakni urf shahih dan urf fasid. 
Uruf shahih ialah urf yang tidak bertentangan dengan ketentuan syariat, sedangkan urf 
fasid ialah urf yang bertentangan dengan ketentuan syariat35. Contoh urf shahih ialah 
halal bihalal36. Acara ini dilakukan setelah menjalankan ibadah puasa yang diadakan 
ditempat tertentu misal aula dalam rangka saling memaafkan dan mempererat 
silaturrahmi37. Contoh urf fasid ialah musik dangdut, musik dangdut biasanya dilakukan 
di lapangan terbuka yang dinyanyikan oleh perempuan yang tidak menutup aurat, 
dangdut ini merupakan perpaduan musik tradisional dengan musik barat, melayu, dan 
India38. 

 
4. Syarat Al-‘Urf Sebagai Landasan Hukum 

Berdasarkan penjelasan di atas, berkenaan dengan pembagian urf dengan segala 
macamnya, ada syarat-syarat yang harus dipenuhi tatkala mau mendasari hukum dengan 
urf, syarat-syarat tersebut ialah39: Pertama urf yang berlaku tidak boleh bertentangan 
dengan aturan Islam, dengan kata lain harus berupa urf shahih tidak boleh urf fasid. 
Kedua urf harus berlaku secara umum, tidak boleh tertentu kepada pribadi atau 
kelompok tertentu. Ketiga urf yang terjadi masih berlaku saat terjadi penentuan hukum. 
Keempat urf tidak boleh bertentangan dengan kebiasaan masyarakat di suatu daerah 
tertentu. 
 
Analisis Konsep Ijarah Perspektif Al-‘Urf 

Pada bahasan ini, akan ada dua topik bahasan, yakni sistem upah yang dilakukan, 
kemudian tinjauan al-‘urf terhadap upan pengairan antara petani dan petugas pengairan. 
Sebelum membahas sistem upahnya, perlu kita membahas mekanisme pengairan yang 
dilakukan oleh petugas pengairan di bawah naungan HIPPA (Himpunan Petani Pemakai 
Air). HIPPA di sini memiliki beberapa ketentuan di saat melakukan pengairan, yakni 
Pertama, pengairan hanya boleh dilakukan oleh petugas pengairan di masing-masing 
lokasi petak sawah yang telah ditentukan oleh HIPPA. Kedua, pengairan dilakukan pada 
jadwal pengairan yang telah ditentukan dan diatur oleh HIPPA. Ketiga, pengairan 
dilakukan secukupnya berdasarkan anjuran dan arahan HIPPA. Keempat, petugas 
pengairan berhak menuruti atau menolak permintaan pengairan dari petani berdasarkan 
ketentuan yang telah ditetapkan oleh HIPPA. Kelima, Petugas pengairan berhak 
menerima serta mengarahkan keluhan-keluhan dari petani. Berdasarkan ketentuan yang 
telah ditetapkan, maka petani maupun petugas pengairan harus mengikuti serta mentaati 
ketentuan yang telah ditetapkan oleh HIPPA. Manakala ada ketentuan yang tidak ditaati, 
maka menjadi tugas HIPPA untuk menegur serta memberi arahan, baik kepada petani 
maupun kepada petugas pengairan. 

 
35 Abdul Wahab Khallaf, Ilmu Ushul Fikih (Jakarta: Dar al-Kutub al-Islamiyah, 2010), 80. 
36 bacaanmadani, “10 Contoh Tradisi Islam Di Nusantara (Budaya),” Bacaan Madani | Bacaan Islami Dan Bacaan 

Masyarakat Madani, n.d., accessed January 10, 2024, https://www.bacaanmadani.com/2018/02/10-contoh-tradisi-

islam-di-nusantara.html. 
37 Dhita Koesno, “Apa Itu Halal Bihalal, Tujuan dan Awal Mula Istilahnya?,” tirto.id, accessed January 10, 2024, 

https://tirto.id/apa-itu-halal-bihalal-tujuan-dan-awal-mula-istilahnya-grQE. 
38 Kompas Cyber Media, “Sejarah Musik Dangdut Indonesia Hingga Perkembangannya Sekarang,” 

KOMPAS.com, last modified May 29, 2023, accessed January 12, 2024, 

https://buku.kompas.com/read/4077/sejarah-musik-dangdut-indonesia-hingga-perkembangannya-sekarang. 
39 Rizaludin Rizaludin, Hari Susanto, and Jaih Mubarak, “Analisis Kaidah Urf pada Fatwa DSN-MUI No. 54 

tentang Syariah Card,” Al-Kharaj : Jurnal Ekonomi, Keuangan & Bisnis Syariah 5, no. 4 (December 31, 2022): 

1912. 



 
 

Telaah Al ‘Urf Terhadap Sistem Upah Pengairan di Desa Gayam.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

183 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 

Selain ketentuan dari HIPPA berkenaan dengan sistem pengairan, HIPPA juga 
memberikan beberapa syarat pengairan sawah, diantaranya ialah sebagai berikut: 
Pertama, pengairan sawah hanya bisa dilakukan bagi pemilik sawah atau pekerja sawah 
di daerah tersebut. Kedua, Pengairan sawah bisa dilakukan manakala petani telah 
meminta pengairan kepada petugas pengairan. Ketiga, pengairan sawah bisa dilakukan 
manakala sawah tersebut telah jatuh tempo pengairan. Keempat, petani tidak 
diperbolehkan meminta pengairan lebih dari satu kali dalam masa waktu 15 hari, kecuali 
terdesak. Berikutnya ialah Alur atau tahapan pengairan, hal ini akan dilakukan oleh 
petugas pengairan yang bertugas masing-masing lokasi yang telah ditetapkan oleh HIPPA. 
Alur pengairan sawah yang dilakukan oleh petugas pengairan sebagai berikut: Pertama, 
petani melapor kepada petugas pengairan bahwa sawahnya butuh pengairan. Kedua, 
Petugas pengairan akan menjadwal pengairan. Ketiga, petugas pengairan akan mengairi 
sawah sesuai jadwal yang telah ditentukan. 

Proses akad yang dilakukan oleh HIPPA diperbolehkan oleh syariat, selama sistem 
pengairan yang HIPPA lakukan tidak keluar dari prinsip dan aturan yang telah syariat 
tetapkan. Karena hukum asal dari muamalah ialah boleh, sebagaimana yang telah tertera 
pada suatu kaidah. 

 

 الاصل في المعاملات الإباحة إلا أن يدل دليل على تحريمه 
 
“Hukum asal dari muamalah itu boleh, kecuali ada dalil yang menunjukkan pada 
keharamannya”40. 

 
Pada praktiknya, sistem pengairan yang dilakukan oleh petugas pengairan dan 

petani menggunakan akad Ijarah, yakni sewa jasa yang dilakukan oleh petani dan petugas 
pengairan, petani berposisi sebagai musta’jir (penyewa) dan petugas pengairan berposisi 
sebagai mu’jir (peneriam jasa sewa). Untuk lebih jelasnya akan diurai berkenaan dengan 
unsur-unsur yang harus ada ketika akad ijarah berupa pengairan dilakukan. 
a. Pelaku akad; Musta’jir (penyewa) dan mu’jir (pemberi jasa sewa) 

Petani yang berposisi sebagai musta’jir (penyewa) dan petugas pengairan yang 
berposisi mu’jir (pemberi jasa pengairan) harus memenuhi syarat sebagai pelaku akad 
ijarah, sebagaimana telah dijelaskan di bab dua bahwa syarat dari pelaku akad ialah 
ahliyah al-Tas}arruf yakni memiliki legalitas dari syariat untuk melakukan sesuatu yang 
berkaitan dengan hukum (tas}arruf)41. Kata ahliyah al-Tas}arruf menjadi sangat penting 
dirasa untuk dijadikan syarat sebagai pelaku akad, karena akan menafikan mut}laq al-
tas}arruf (bebas menggunakan hartanya, baik maslahat atau tidak) hal ini dikarenakan 
adanya ijarah yang dilakukan petani menghendaki adanya maslahat, maka seharusnya 
yang menjadi syarat utama dari pelaku akad ialah ahliyah al-Tas}arruf  bukan mut}laq al-
tas}arruf.  Kata ahliyah al-Tas}arruf  juga akan menafikan ghair al-Rusyd dari dua 
macamnya, yakni ghair al-Rusyd yang berupa anak kecil dan orang gila, kemudian ghair 
al-Rusyd yang berupa seseorang yang dibekukan untuk melakukan sesuatu yang 
berkaitan dengan harta dikarenakan dia orang bodoh (safih)42. 

 
40 Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih: Kaidah-Kaidah Hukum Islam Dalam Menyelesaikan Masalah, 130. 
41 Sulaiman bin Muhammad Al-Bujairami, Hasyiyah al-Bujayrami (Lebanon: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 2020), vol. 

2: 229. 
42 Al-Bujairami, vol. 3: 85. 



 
 

Mufti Faqih Ali, Abu Yasid, Muhammad Lathoif Ghazali, & Sofiyatul Latifah 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 | 184 

Pensyaratan ahliyah al-Tas}arruf diambilkan dari firman Allah S.W.T pada Al-Qur’an 
Surah al-Nisa’ ayat 6. 

 

لهَُمۡ   نۡهُمۡ رُشۡدٗا فَٱدۡفعَوُٓاْ إِلَيۡهِمۡ أمَۡوََٰ  فَإنِۡ ءَانَسۡتمُ م ِ
 

“Jika menurut pendapatmu mereka telah cerdas (pandai memelihara harta), maka 
serahkanlah kepada mereka harta-hartanya”. (Q.S. Al-Nisa’ [4]: 6)43. 

 
Al-Mawardi mengomentari ayat tersebut dengan beberapa takwil pada kata al-

rusyd. Ada empat takwiril yang dikemukakan oleh al-Mawardi berkenaan dengan makan 
al-rusyd, yang beliau sampaikan di kitab tafsirnya. Pertama mengutip pendapatnya imam 
Mujahid dan imam al-Syi’bi bahwa makna al-rusyd pada ayat tersebut ialah berakal, yakni 
pelaku akad harus berakal, tidak gila. Kedua mengutip pendapatnya imam al-Sadi bahwa 
makna al-rusyd pada ayat tersebut ialah berakal dan baik agamanya, pendapat yang kedua 
ini tidak cukup berakal saja, akan tetapi harus memiliki sifat baik pada agamanya. Ketiga 
mengutip pendapatnya imam Ibn Abbas, imam Hasan, dan imam Syafi’i bahwa makna al-
rusyd pada ayat tersebut ialah baik agamanya serta baik pada penggunaan hartanya. 
Pendapat yang terakhir yankni pendapat keempat mengutip pendapatnya imam Ibn Juraij 
bahwa makna al-rusyd pada ayat tersebut ialah baik serta mengetahui hal mana yang 
maslahat baginya44. Dikitab lain al-Mawardi memberikan komentar yang berbeda, makna 
al-rusyd pada ayat tersebut ialah ia harus sudah baligh, adil agamanya, serta maslahat saat 
menggunakan hartanya45. 

Berbeda dengan al-Mawardi, ada al-Tabari yang juga mengutip beberapa hadis 
untuk mentakwil makna al-rusyd pada ayat tersebut. Pendapat pertama dari sebagian 
ulama bahwa makna al-rusyd pada ayat tersebut ialah berakal dan baik agamanya, 
pendapat ini senada dengan pendapat kedua yang disampaikan oleh al-Mawardi. 
Pendapat kedua berdasarkan hadis yang diriwayatkan oleh ibn Waqi’ bahwa makna al-
rusyd pada ayat tersebut ialah cerdas dalam beragama serta baik dan menjaga terhadap 
hartanya. Kemudian untuk pendapat yang lain tidak jauh berbeda dari apa yang 
disampaikan oleh al-Mawardi, namun yang menarik dari al-Tabari beliau mengugtip 
pendapatnya Abu Ja’far bahwa makna al-rusyd pada ayat tersebut yang lebih utama dari 
beberapa pendapat di atas ialah berakal serta baik dalam penggunaan hartanya, 
pengemukaan pendapat ini nantinya akan meniadakan pada lebel mahjur alaih 
(seseorang yang dibekukan untuk melakukan sesuatu yang berkaitan dengan harta) 
lantaran ia bodoh atau dalam keadaan pailit46. Pendapat Abu Ja’far mendapat justifikasi 
dari pendapat yang dikemukakan oleh Ibn Katsir pada tafsirnya yang berjudul Tafsir al-
Qur’an al-‘Adzim47, dan juga dari imam Musthafa al-Bugha pada saat mengomentari hadis 
nabi di Sahih Bukhari pada nomor hadis 276348. 

Syarat pelaku akad yang kedua ialah ia harus memiliki kebebasan pada saat 
melakukan transaksi, dengan kata lain inisiatif pribadi tanpa ada unsur paksaan dari 

 
43 RI, Al-Quran Tajwid dan Terjemah, 77. 
44 Ali bin Muammad Al-Mawardi, tafsir al-Mawardi (Beirut: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 1999), vol. 1: 453. 
45 Al-Mawardi, vol. 6: 493. 
46 Muhammad bin Jarir Al-Thabari, Jami’ al-Bayan Fi Takwil Al-Quran (Beirut: Muassasah al-Risalah, 2000), 

vol. 7: 576. 
47 Ismail bin umar bin katsir Al-bashri, Tafsir al-Qur’an al-Adzim (Beirut: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 1999), vol. 2: 

216. 
48 Al-bashri, vol. 4: 10. 



 
 

Telaah Al ‘Urf Terhadap Sistem Upah Pengairan di Desa Gayam.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

185 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 

orang lain. Syarat yang kedua ini diambilkan dari firman Allah S.W.T pada surah al-Nisa’ 
ayat 29. 

 

عَن  رَةً  تِجََٰ تكَُونَ  أنَ  إلَِآ  طِلِ  بِٱلۡبََٰ بَيۡنكَُم  لكَُم  أمَۡوََٰ تأَۡكُلوُٓاْ  لَا  ءَامَنوُاْ  ٱلَذِينَ  ٓأيَُّهَا  ترََاضٖ   يََٰ
نكُمۡۚۡ وَلَا تقَۡتلُوُٓاْ أنَفسَُكُمۡۚۡ إِنَ ٱلَلََّ كَانَ بكُِمۡ رَحِيمٗا     م ِ

 
“Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu memakan harta sesamamu dengan 
jalan yang bati (tidak benar), kecuali dalam perdagangan yang berlaku atas dasar  suka 
sama suka di antara kamu. Dan janganlah kamu membunuh dirimu. Sungguh, Allah maha 
penyayang kepadamu”. (Q.S. Al-Nisa’ [4]: 29)49. 

 
Makna taradhi pada ayat tersebut, berdasarkan apa yang dikemukakan oleh al-

Tabari saat menafsiri ayat tersebut ialah kedua belah pihak memiliki opsi untuk 
melanjutkan akad atau menggagalkan akad50. Ismail haqiy memberikan makna pada ayat 
tersebut ialah rela dengan apa yang mereka transaksikan. Makna tijarah pada ayat 
tersebut ialah jual beli, akan tetapi tidak hanya jual beli saja, apapun bentuk transaksi 
yang dilakukan, maka masuk kategori tijarah, pemilihan makna jual beli karena jual beli 
merupakan bentuk transaksi pada biasanya51. Jalal al-Din pada kitabnya al-Duru al-
Manshur memaknai tijarah dengan rizki yang Allah berikan kepada manusia dengan cara 
usaha yang halal yang dilakukan oleh manusia, sehingga bentuk apapun yang didasari 
pada usaha dan interaksi dengan orang lain disebut tijarah, dengan demikian ijarah juga 
masuk pada kategori tijarah52. 

Berdasarkan dalam hadis Nabi juga dijelaskan tentang syarat yang kedua berupa 
adanya kerelaan diantar dua pelaku akad, namun teks yang tercantum tidak 
menggunakan perintah, akan tetapi menggunakan teks larangan, namun pada intinya 
kerelaan harus ada manakala suatu transaski dilakukan, hadis nabi tersebut ialah sebagai 
berikut. 

 

قَالَ رَسُولُ اَللِّ صَلىَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: »لَا يَفْترَِقَنَ اثْنَانِ إلَِا عَنْ ترََاضٍ« رواه أبي 
 53داود

 
“Rasulullah bersabda: janganlah berpisah dua orang dari kalian kecuali diantara keduanya 
telah saling rela” (H.R Abi Daud). 

 
Syarat pelaku akad ijarah dzimmah yang ke tiga ialah penyewa tidak disyaratkan 

harus muslim, siapapun ia, apapun agamanya, diperbolehkan menyewa jasa petugas 
pengairan untuk mengairi sawahnya, karena yang dibutuhkan adalah jasanya dan tidak 
ada kaitan antara jasa petani dengan agama Islam54. 

 
 

 
49 RI, Al-Quran Tajwid dan Terjemah, 78. 
50 Al-bashri, Tafsir al-Qur’an al-Adzim, vol. 8: 222. 
51 Ismail haqiy Al-Istanbuli, Ruh al-Bayan (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), vol. 2: 195. 
52 Jalaluddin Al-Suyuti, Al-Duru al-Manshur Fi al-Tafsir Bi al-Ma’tsur (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), vol. 2: 495. 
53 Sulaiman bin al-’Ats Al-Sijistaniy, Sunan Abi Daud (Beirut: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 2019), 341. 
54 Al-Bujairami, Hasyiyah al-Bujayrami, vol. 3: 209. 



 
 

Mufti Faqih Ali, Abu Yasid, Muhammad Lathoif Ghazali, & Sofiyatul Latifah 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 | 186 

b. Sighat (Ijab dan Kabul) 
Sighat akad yang dilakukan oleh pelaku akad, baik petani maupun petugas 

pengairan bisa dilakukan dengan cara apapun yang terpenting ada indikasi bahwa 
diantara keduanya hendak melakukan akad ijarah dalam bentuk pengairan sawah. Hal ini 
didasarkan pada teori di bab dua bahwa sighat tidak mesti berupa lafal, akan tetapi selain 
lafal juga boleh, misal tulisan isyarat dan yang lainnya55. Pada kasus petani dan petugas 
pengairan petani menggunakan ijab berupa permintaan pengairan kepada petugas 
pengairan, kemudian setelah itu ada kabul dari petugas pengairan dengan tanda setuju 
dan nantinya akan ada jadwal pengairan atas permintaan dari petani tersebut. 

 
c. Manfaat Ijarah 

Manfaat dari ijarah jasa yang dilakukan oleh petugas pengairan ialah pengairan itu 
sendiri, pengairan merupakan manfaat bagi sawah milik petani, dengan begitu petani 
akan memberikan imbalan sebagai kompensasi dari manfaat yang ia peroleh, imbalan 
tersebut nantinya akan diberikan oleh petani kepada petugas pengairan. Namun manfaat 
yang diperoleh harus memenuhi syarat yang telah ditetapkan. Syarat pertama ialah 
manfaat harus memiliki nilai, baik secara syariat maupun secara adat. Nilai yang 
dirasakan pada pengairan ini bernilai secara adat setempat, dikatakan bernilai karena 
pengairan akan memberikan manfaat kepada sawah yang diairi. Kemudian syarat yang 
kedua ialah bisa diserahkan, pengairan yang dilakukan petugas bisa diserahkan melalui 
irigasi menuju ke sawah yang hendak diairi. Syarat yang ketiga ialah manfaat bisa 
dirasakan oleh penyewa, hal ini sangat jelas bahwa manfaat pengairan dampaknya sangat 
terasa bagi petani, guna keberlangsungan tanaman yang ia tanam di sawah tersebut. 
Syarat yang ke empat ialah benda atau sesuatu yang disewa tidak dikehendaki, yang 
dikehendaki adalah manfaatnya, pada kasus ini sangat jelas bahwa yang dikehendaki 
adalah manfaat dari pengairan tersebut. Syarat yang terakhir ialah manfaat yang akan ada 
harus sama-sama diketahui oleh kedua belah pihak, manfaat pengairan harus diketahui 
oleh petani dan petugas pengairan. 

 

d. Status Akad  
Berkenaan dengan sistem pengairan yang telah dibuat oleh HIPPA, yakni pengairan 

yang dilakukan oleh petugas pengairan dengan petani berstatus akad lazim (tetap) dari 
kedua belah pihak, akad lazim ini memiliki konsekuensi tidak bisa dibatalkan sepihak, 
artinya manakala petani atau petugas pengairan hendak menggagalkan akad maka harus 
digagalkan oleh kedua belah pihak, tidak boleh sepihak. 

 
e. Berakhirnya Masa Ijarah 

Akad ijarah yang dilakukan oleh petani dan petugas pengairan akan berakhir 
manakala telah memenuhi beberapa hal; pertama ialah selesainya masa kontrak, 
habisnya masa kontrak petugas pengairan di sini ialah ketika petugas pengairan telah 
melakukan pengairan ke sawah petani. Kedua ialah rusaknya objek akad, rusaknya objek 
akad pada ijarah ini ialah dengan rusaknya irigasi pengairan misalnya, dan lainnya. 

 
Bahasan terakhir ialah tinjauan al-‘urf berkenaan dengan praktik yang dilakukan 

oleh petani dan petugas pengairan Berkenaan dengan upah pengairan yang diberikan 

 
55 Kumpulan Fatwa, Mausu’ah al-Fiqhiyah al-Kuwautiyah (Kuwait: Kementrian Wakaf dan Urusan Islam, 1427), 

vol. 6: 63. 



 
 

Telaah Al ‘Urf Terhadap Sistem Upah Pengairan di Desa Gayam.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

187 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 

oleh petani kepada petugas pengairan perlu memperhatikan beberapa data yang telah 
terkumpul di paparan data, yang nantinya beberapa data tersebut akan mempengaruhi 
kepada hukum dan temuan pada penelitian kali ini. Diantara beberapa data yang peneliti 
kumpulkan ialah: pertama, upah yang diberikan petani merupakan upah atas pekerjaan 
pengairan yang dilakukan oleh petugas pengairan. Kedua, upah yang diberikan oleh 
petani kepada petugas pengairan bervariatif, tergantung pada luas, musim tanam, jarak 
sawah dengan sungai, medan pengairan, dan jenis tanaman. Namun pada biasanya per 
luas 100 da petani memberi upah sebesar 20 ribu rupiah. Ketiga, upah yang diberikan 
petani kepada petugas pengairan bisa dibayar di awal dan bisa dibayar di akhir.  

Dari uraian tersebut, peneliti mengarahkan upah yang diberikan petani kepada 
petugas pengairan masuk kategori ujrah mitsil, hal ini dengan memperhatikan beberapa 
alasan yang menurut peneliti cocok untuk dimasukkan pada ujrah mitsil. Alasan-alasan 
yang mendasarinya ialah sebagai berikut: Pertama, sesuai dengan ujrah mitsil. Ujrah mis}il 
ialah upah yang ditetapkan oleh pihak atau orang yang kompeten pada bidangnya serta 
tidak dimotori oleh seseorang atau beberapa orang yang berkepentingan. Definisi ini 
diambilkan dari kitab al-Fiqh al-Manhajiy, sebagai berikut56. 

 

أجُرة المثل: هي الأجُرة التي يقدرها أهل الخبرة عادة لمثل العين المستأجرة أو العمل  
 المستأجر عليه 

 
Berdasarkan definisi tersebut dijelaskan bahwa upah yang diberikan merupakan 

upah yang ditetapkan oleh orang yang kompeten pada bidangnya, pada kasus tersebut 
orang yang kompeten pada bidangnya (bidang pertanian) adalah para petani yang telah 
terbiasa meminta pengairan melalui petugas pengairan, serta para petani tidak memiliki 
kepentingan apapun untuk mempengaruhi besaran upah yang diberikan kepada petugas 
pengairan. Maka peneliti rasa berdasarkan paparan ini peneliti kategorikan upah yang 
diberikan kepada petugas pengairan merupakah upah semisal (ujrah mitsil) yang tidak 
ada ketentuan pasti besaran upah yang diberikan. Kedua sesuai dengan sifat ujrah mitsil 
bersifat tidak stabil atau fleksibel, yakni nominal upah pada ujrah mis}il bisa berubah-
ubah, sesuai dengan situasi dan kondisi yang berlaku disuatu daerah tertentu57, sehingga 
ujrah atau upah yang diterapkan di Desa Gayam Lor tidak berlaku di desa selain Desa 
gayam Lor. Dari sifat tersebut, peneliti rasa sesuai dengan sifat upah yang terjadi di Desa 
Gayam Lor. Upah pengairan yang terjadi di Desa Gayam Lor tersebut berubah-ubah, 
tergantung pada indikator-indikator yang mempengaruhinya, mulai dari luas, musim 
tanam, jenis tanaman, jarak sawah dari sungai, serta medan pengairan yang dilakukan 
oleh petugas pengairan. 

Ketiga, ketentuan ujrah mis}il. Ada beberapa ketentuan yang harus terpenuhi ketika 
menerapkan ujrah mitsil pada upah pengairan sawah di Desa Gayam Lor, ketentuan-
ketentau tersebut ialah58: Pertama, menurut hanafiyah tidak ada batas akhir nominal 
ujrah mis}il, sebesar apapun nominalnya tidak apa-apa, sedangkan menurut jumhur tidak 
ada kaitan antara ujrah mis}il (upah semisal) dengan ujrah mu}samma (upah yang telah 
disepakati). Upah yang dibayarkan petani kepada petugas pengairan tidak ada batas, baik 

 
56 Al-Bug}a, Al-Ḥan, dan Al-Shurbaji, al-Fiqh al-Manhaji, vol. 3: 136. 
57 Ibn Al-Liham dan ali bin muhammad Al-hambali, Al-Ikhtiyarat al-Ilmiyah (Beirut: mauqi’ misykah al-

islamiyah, t.t.), vol. 1: 135. 
58 Ibn Nujaim Al-Mishri, Al-Asybah wa al-Nadzair ‘ala madzhabi abi hanifah al-nu’mani (Beirut: Dār al-Kutub 

al-ʻIlmīyah, 1999), vol. 1: 316. 



 
 

Mufti Faqih Ali, Abu Yasid, Muhammad Lathoif Ghazali, & Sofiyatul Latifah 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 | 188 

batas minimal maupun batas maksimal upah. Kedua, upah yang dibayarkan harus berupa 
mata uang  yang berlaku di suatu daerah tertentu. Mata uang yang berlaku di Desa Gayam 
Lor adalah mata uang rupiah, maka ketika petani hendak membayar upah kepada petugas 
pengairah harus menggunakan uang rupiah. Ketiga, jika terjadi perbedaan mengenai 
kadar ujrah mis}il (upah semisal), maka harus memilih yang moderat atau yang tengah-
tengah diantara keduanya. Misal dengan luas sawah 100 da, petani A membayar upah 
sebesar 20 ribu, kemudian petani B membayar upah sebesar 15 ribu, dan petani C 
membayar upah sebesar 25 ribu, maka yang diambil sebagai patokan dari perbedaan 
upah tersebut ialah yang 20 ribu, karena ini yang moderat diantara 15 ribu dan 25 ribu. 
Keempat, Ketika akad yang dilakukan fasid (batal), maka ujrah mis}il baik untuk 
dilakukan, meskipun cara mendapatkannya itu haram yakni fasid (batal). 

 

 
 

Gambar 1. Temuan Penelitian 
 

Gambar 1 merupakan bagan yang menjelaskan tentang sistem pengairan yang ada 
di di Desa Gayam lor Kecamatan Botolinggo Kabupaten Bondowoso berada di bawah 
pimpinan desa melalui organisasi HIPPA (Himpunan Petani Pemakai Air), kemudian 
HIPPA nantinya melalui petugas pengairan akan mengatur pengairan yang akan 
dilakukan, setelah itu terjadilah akad ijarah antara petani dengan petugas pengairan, 
kemudain berkenaan dengan upah yang diterapkan menggunakan upah semisal atau 
ujrah mitsil. 
 
 
KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil penelitian yang telah peneliti lakukan berkenaan dengan sistem 
upah pengairan yang ada di Desa Gayam Lor Kecamatan Botolinggo Kabupaten 
Bondowoso terdapat dua kesimpulan: Pertama, Sistem upah pengairan yang terjadi di 
Desa Gayam Lor Kecamatan Botolinggo Kabupaten Bondowoso dilakukan antara petani 
dan petugas pengairan. Berkenaan dengan akad yang dilakukan sudah menjadi tradisi di 

Desa

Petugas 
pengairan

Petani

Ujrah Mitsil

HIPPA



 
 

Telaah Al ‘Urf Terhadap Sistem Upah Pengairan di Desa Gayam.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

189 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 

desa tersebut, yakni menggunakan akad ijarah jasa, petani sebagai musta’jir sedangkan 
petugas pengairan sebagai mu’jir, dan upah yang diterima oleh petugas pengairan sebagai 
kompensasi atas hasil kerja yang dilakukan, kemudian sighat ijab berupa permintaan 
petani kepada petugas dan sighat kabul berupa penerimaan petugas atas permintaan 
petani. Kedua, Upah yang diterima oleh petugas pengairan telah sesuai dengan hukum 
ekonomi syari’ah melalui pendekatan ijarah jasa, kemudian upah yang diterima 
dimasukkan pada kategori upah semisal (ujrah mitsil) dengan beberapa alasan, yakni 
pertama tidak ada patokan pasti berkenaan dengan besaran upah, kedua upah yang 
diberikan tergantung pada situasi dan kondisi sebagaimana yang telah dipaparkan di 
pembahasan, ketiga upah yang dikehendaki tidak disebut di majlis akad, sehingga ujrah 
mitsil yang dijadikan patokan manakala petani hendak membayar upah pengairan kepada 
petugas pengairan. 
 
 
DAFTAR PUSTAKA 

Abu Sunnah, Ahmad Fahmi. Al-‘Urf wa al-‘Âdah fî Ra’yi al-Fuqahâ.’ Kairo: Dâr al-Bas}âir, 
2004. 

Afifuddin bin Muhajir. Fathul Mujib al-Qarib. Situbondo: Ibrahimy Press, 2015. 

Ahmad, Hasan bin. al-Taqrirat al-Syadidah fi al-Masail al-Mufidah. Dar al-Miraṭ an-
Nabawi, 2013. 

Al-bashri, Ismail bin umar bin katsir. Tafsir al-Qur’an al-Adzim. Beirut: Dar al-kutub al-
Ilmiyah, 1999. 

Al-Bug}a, Mus}tafa, Mus}tafa Al-Ḥan, dan ‘Ali Al-Shurbaji. al-Fiqh al-Manhaji. Damaskus: 
Dar al-Qalam, 2022. 

Al-Bujairami, Sulaiman bin Muhammad. Hasyiyah al-Bujayrami. Lebanon: Dar al-kutub al-
Ilmiyah, 2020. 

Al-Damiri, Kamal al-Din. an-Najmu al-Wahaj fi Syarh al-Minhaj (Jeddah: Dar alMinhaj. 
Jeddah: Dar al-Minhaj, t.t. 

Al-Istanbuli, Ismail haqiy. Ruh al-Bayan. Beirut: Dar al-Fikr, t.t. 

Al-Juzairi, Abdul Rahman. Al-Fiqh ’Ala al-Madzhab al-Arba’ah. Beirut: Dar al-kutub al-
Ilmiyah, 2003. 

Al-Liham, Ibn, dan ali bin muhammad Al-hambali. Al-Ikhtiyarat al-Ilmiyah. Beirut: mauqi’ 
misykah al-islamiyah, t.t. 

Al-Marwazi, Manshur bin Muhammad. Al-Intishar li Ashabi al-Hadis. Su’udiyah: Maktaba 
Adhwa’ al-Manar, 1996. 

Al-Mawardi, Ali bin Muammad. al-Hawi al-Kabir. Beirut: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 1999. 

———. tafsir al-Mawardi. Beirut: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 1999. 

Al-Mishri, Ibn Nujaim. Al-Asybah wa al-Nadzair ‘ala madzhabi abi hanifah al-nu’mani. 
Beirut: Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, 1999. 

———. Al-Bahr al-Raiq Syarh Kanz al-Daqaiq. Vol. 4. 8 vol. Beirut: Dar Ihya Turats al-
Arabi, 2022. 



 
 

Mufti Faqih Ali, Abu Yasid, Muhammad Lathoif Ghazali, & Sofiyatul Latifah 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 | 190 

Al-Naisaburi, Muslim bin Hajjaj. Shahih Muslim. Lebanon: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 2020. 

Al-Nasai, Ahamd bin Syu’aib. Sunan al-Nasai. Lebanon: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 2019. 

Al-Quzwaini, Muhammad bin Yazid. Sunan Ibn Majah. Lebanon: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 
2019. 

Al-Sijistaniy, Sulaiman bin al-’Ats. Sunan Abi Daud. Beirut: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 2019. 

Al-Suyuti, Jalaluddin. Al-Duru al-Manshur Fi al-Tafsir Bi al-Ma’tsur. Beirut: Dar al-Fikr, t.t. 

Al-Thabari, Muhammad bin Jarir. Jami’ al-Bayan Fi Takwil Al-Quran. Beirut: Muassasah al-
Risalah, 2000. 

Al-Zuh}ayli, Wahbah. Al-Wajiz fi Us}ul al-Fiqh. Damaskus: Dar al-Fikr, 1995. 

———. Us}ul Al-Fiqh Al-Islamy. Vol. 2. 2 vol. Damaskus: Dar al-Fikr, 2017. 

Bacaan Madani. “10 Contoh Tradisi Islam di Nusantara (Budaya).” Bacaan Madani | 
Bacaan Islami dan Bacaan Masyarakat Madani (blog). Diakses 10 Januari 2024. 
https://www.bacaanmadani.com/2018/02/10-contoh-tradisi-islam-di-
nusantara.html. 

Djazuli, A. Kaidah-Kaidah Fikih: Kaidah-Kaidah Hukum Islam Dalam Menyelesaikan 
Masalah. Jakarta: Kencana, 2007. 

Elly S. Sitem Keuangan Islam: Prinsip Dan Operasi (terj). Depok: PT RAJAGRAFINDO 
PERSADA, 2015. 

Fatwa, Kumpulan. Mausu’ah al-Fiqhiyah al-Kuwautiyah. Kuwait: Kementrian Wakaf dan 
Urusan Islam, 1427. 

Ibnu Nujaim, Zayn al-Din ibn Ibrahim ibn Muhammad. Al-Ashbah wa al-Nazair ’ala 
Madhhab Abi Hanifah al-Nu’man. Lebanon: Dar al-kutub al-Ilmiyah, 1999. 

Kamali, Mohammad Hashim author. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge, United 
Kingdom : The Islamic Texts Society, 2003. 
http://archive.org/details/principlesofisla0000kama. 

Kamaluddin, Muhammad. Ushul al-Fiqh al-Islamiy. Iskandariyah: Dar al-Mathbu’ah al-
Jami’iyah, t.t. 

Khalaf, Abdulwahhab. Masadir al-tasyri’ al-islami fima lanassa fih / Abdulwahhab Khalaf. 
Dar al-Qalam, 1972. 

Khallaf, Abdul Wahab. Ilmu Ushul Fikih. Jakarta: Dar al-Kutub al-Islamiyah, 2010. 

Koesno, Dhita. “Apa Itu Halal Bihalal, Tujuan dan Awal Mula Istilahnya?” tirto.id. Diakses 
10 Januari 2024. https://tirto.id/apa-itu-halal-bihalal-tujuan-dan-awal-mula-
istilahnya-grQE. 

Lahaji, Lahaji, dan Nova Effenty Muhammad. “Qaul Qadim dan Qaul Jadid Imam Syafi’i: 
Telaah Faktor Sosiologisnya.” Al-Mizan 11, no. 1 (1 Desember 2015): 119–35. 
https://doi.org/10.30603/am.v11i1.993. 

M.A, Prof Dr H. Satria Effendi, M. Zein. Ushul Fiqh: Edisi Pertama. Prenada Media, 2017. 

Media, Kompas Cyber. “Sejarah Musik Dangdut Indonesia Hingga Perkembangannya 
Sekarang.” KOMPAS.com, 29 Mei 2023. 



 
 

Telaah Al ‘Urf Terhadap Sistem Upah Pengairan di Desa Gayam.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i2.174-191 
 

191 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(2), 174-191, December 2025 

https://buku.kompas.com/read/4077/sejarah-musik-dangdut-indonesia-hingga-
perkembangannya-sekarang. 

Mubarok, Jaih. Fikih Mu’amalah Maliyah. Disunting oleh Iqbal Triadi Nugraha. Bandung: 
Simbiosa Rekatama Media, 2020. 

Mubarok, Jaih dan Hasanuddin. Teori Akad Mu’amalah Maliyah. Bandung: Simbiosa 
Rekatama Media, 2020. 

Muhajir, Afifuddin. Membangun Nalar Islam Moderat, Kajian Metodologis. Situbondo: 
Tanwirul Afkar, 2018. 

Nawawi. Ushul Fiqh: Sejarah , Teori Lughawy, dan Teori Maqashidy,. Malang: Literasi 
Nusantara, 2020. 

Qarafi, Ahmad bin Idris al-. Anwar al-Buruq fi Anwa’ al-Furuq. Beirut: Dar al-‘Alam al-
Kitab, t.t. 

RI, Departemen Agama. Al-Quran Tajwid dan Terjemah. Diponegoro: CV Penerbit 
Diponegoro, 2010. 

Rizaludin, Rizaludin, Hari Susanto, dan Jaih Mubarak. “Analisis Kaidah Urf pada Fatwa 
DSN-MUI No. 54 tentang Syariah Card.” Al-Kharaj : Jurnal Ekonomi, Keuangan & Bisnis 
Syariah 5, no. 4 (31 Desember 2022): 1904–21. 
https://doi.org/10.47467/alkharaj.v5i4.1823. 

Sabiq, Sayyid. Fiqh Sunnah. Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi, 1997. 

Shatiri, Muhammad bin Ahmad al-Shatiri al-. Sharh al-Yaqut al-Nafis. Beirut: Dar al-
Minhaj, 2011. 

Shirbini, Muhammad bin Ahmad al-K}atib al-. Mug}ni al-Muhtaj. Beirut: Dar al-Hadith, t.t. 

“Ushul Fiqih / Muhamad Abu Zahrah ; penerjemah, Saefullah Ma’shum ... [et al.] ; 
penyunting, Muntaha Azhari | OPAC Perpustakaan Nasional RI.” Diakses 18 Maret 
2024. https://opac.perpusnas.go.id/DetailOpac.aspx?id=37217. 

 


