| Lisan Al-Hal doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 |

USANALHAL | Lisan Al-Hal : Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan
Volume 19, Issue 1, June 2025

e-ISSN : 2502-3667, p-ISSN : 1693-3230

FIQH SIYASAH PERSPEKTIF KH AFIFUDDIN MUHAJIR DAN
RELEVANSINYA DI INDONESIA

Muhammad Riyadi!*, Abdul Kholiq Syafa’at?
"Hukum Tata Negara, Universitas Islam Negeri (UIN) Kiai Haji Achmad Siddiq Jember,
Jawa Timur 68374, Indonesia
2Universitas Islam Negeri (UIN) Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, Jawa Timur 68374,
Indonesia
*riyvadim599 @gmail.com, 2abdulkholigsyafaat@gmail.com

Abstract:

The debate regarding the relationship between state and religion, particularly in the context of Islam,
continues to evolve without an explicit guideline. There are three main schools of thought on the
relationship between religion and state: secularistic, integralistic, and symbiotic. The secular approach
proposes a separation between religion and state, while the integral approach emphasizes that the state
should be governed by Islamic law. On the other hand, the symbiotic approach asserts that religion and state
are mutually dependent. KH Afifuddin Muhajir highlights Pancasila as a relevant solution, accommodating
Indonesia's diversity while bridging secularism and theocracy. In this context, KH Afifuddin Muhajir
explains that the state is not the ultimate goal but rather a means to achieve the well-being of the people
and uphold ethical values. This research employs a literature review and interviews with KH Afifuddin
Mubhajir, analyzing his thoughts and their relevance in the Indonesian socio-political context. The findings
show that KH Afifuddin Muhajir thoughts offer a constructive perspective in addressing national challenges
in the modern era, making his Figh Siyasah discourse highly relevant for further exploration.

Keywords: Figh Siyasah; KH Afifuddin Muhajir; Pancasila; Religion; State.

* Corresponding author:
Email Address: riyadim599@gmail.com (UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, Jember)
Received: December 10, 2024; Revised: May 21, 2025; Accepted: June 27, 2025; Published: June 30, 2025

PENDAHULUAN

Perdebatan mengenai hubungan antara negara dan agama terus berlanjut hingga
saat ini, khususnya dalam konteks Islam yang tidak memiliki sumber primer yang secara
eksplisit mengatur hal ini. Relasi antara agama dan negara dalam Islam tetap terbuka
untuk interpretasi dan diskusi ilmiah. Sehingga, banyak pemikir yang memiliki
pandangan beragam terkait konsep ini!. Islam tidak memberikan pedoman konkret
mengenai sistem politik atau pemerintahan®. Gagasan tentang hubungan agama dan
negara dalam Islam lebih merupakan upaya penafsiran terhadap ajaran agama untuk

1 Ahmad Sadzali, Relasi Agama Dan Negara: Teokrasi-Sekuler-Tamyiz (Yogyakarta: Pusat Studi Hukum
Islam, 2018), 2.
Z L. Carl Brown, Religion and State: The Muslim Approach to Politics (New York: Columbia University Press,
2001), 23.

This is an open access article under CC-BY-SA license.

@0

Copyright (c) 2025 Muhammad Riyadi, Abdul Kholiq Syafa’at. | 17



https://journal.ibrahimy.ac.id/index.php/lisanalhal
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:riyadim599@gmail.com
mailto:abdulkholiqsyafaat@gmail.com

Figh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya....

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

kepentingan maslahat. Dengan demikian, perbedaan interpretasi para pemikir mengenai
hubungan tersebut mencerminkan luasnya cakupan pemikiran dalam diskursus ini°.

Secara umum, menurut Munawir Sjadzali terdapat tiga model utama pemikiran
tentang hubungan negara dan agama, pradigma sekuleristik, paradigma integralistik, dan
paradigma simbiotik*. Aliran sekuler mengusulkan pemisahan total antara agama dan
negara, dengan agama dan negara menjalankan fungsi yang berbeda. Sebaliknya, aliran
integral berpendapat bahwa negara dan agama tidak dapat dipisahkan, dan negara harus
dijalankan berdasarkan syariat Islam. L. Carl Brown dalam “Religion and State: The Muslim
Approach to Politics” menjelaskan paradigma integral ini lahir dari keyakinan bahwa
I[slam merupalan agama yang final dan relevan baik dalam kondisi zaman dan tempat (al-
Islam shahihu fi kulli zaman wa makan)’. Aliran simbiotik mengajukan relasi yang saling
membutuhkan dan menguntungkan, di mana agama memberi panduan moral bagi
negara, dan negara mendukung eksistensi agama®.

Ketiga model pemikiran ini memiliki fondasi yang berbeda dalam memahami
hubungan antara agama dan negara, menghasilkan variasi pandangan yang signifikan.
Salah satu tokoh yang menonjol dalam pemikiran ini adalah KH Afifuddin Muhajir, yang
menekankan relevansi Pancasila sebagai jalan tengah antara negara sekuler dan integral,
serta sebagai solusi yang sesuai dengan konteks Indonesia yang plural. Menurutnya,
Pancasila bukan tujuan akhir, melainkan sarana untuk mencapai kesejahteraan dan
keadilan.

KH Afifuddin Muhajir juga menekankan bahwa meskipun tidak ada panduan
spesifik dalam Al-Qur'an dan Hadits tentang sistem pemerintahan, prinsip-prinsip
universal Islam, seperti maqasid al-shariah, harus diterapkan dalam menjalankan negara.
Nilai-nilai seperti kesetaraan, keadilan, musyawarah, kebebasan, dan pengawasan rakyat
menjadi dasar dalam mewujudkan pemerintahan yang ideal’. KH Afifuddin Muhajir
memiliki pandangan unik tentang hubungan antara agama dan negara, yang berangkat
dari tafsirannya terhadap Pancasila. Menurut beliau, Pancasila adalah hasil kreatif dari
para pendiri bangsa dalam merumuskan dasar negara, berfungsi sebagai solusi untuk
menghindari ekstremisme, baik dari sisi kanan (teokrasi) maupun kiri (sekularisme).
Dengan demikian, Pancasila berperan sebagai jalan tengah yang mengakomodasi
keberagaman bangsa Indonesia, yang plural dalam suku, agama, dan budaya. Gagasan ini
menunjukkan bahwa Pancasila relevan sebagai dasar negara bagi masyarakat yang
kompleks dan beragam seperti Indonesia, memungkinkan negara untuk tampil modern
namun tetap berbingkai nilai-nilai religius. Bahkan dikatakan bahwa Pancasila mampu
mencegah warisan buruk yang disebabkan imperialisme dan kolonialisme, sekaligus
memfasilitasi perkembangan politik masa depan®.

KH Afifuddin Muhajir lebih lanjut menjelaskan bahwa esensi sebuah negara dalam
pandangan Islam bukanlah ghayah atau tujuan akhir, melainkan wasilah atau alat untuk
mencapai misi yang lebih mulia, yakni kesejahteraan rakyat, kedaulatan, keadilan, dan
ketuhanan. Dalam hal ini, beliau menegaskan bahwa meskipun tidak ada panduan rinci

3 Abdul Azis Thaba, Islam Dan Negara Dalam Politik Orde Baru (Jakarta: Gema Insani Press, 1996), 41.

4 Munawir Sjadzali, Islam Dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah Dan Pemikiran (Jakarta: Ul Press, 1993), 8-9.

5 L. Carl Brown, Religion and State: The Muslim Approach to Politics (New York: Columbia University Press,
2001), 23.

6 Edi Gunawan, “Relasi Agama Dan Negara; Perspektif Pemikiran Islam,” Kuriositas 11, no. 3 (2007), 111-3.
7 Afifuddin Muhajir, Figh Tata Negara: Upaya Mendialogkan Sistem Ketatanegaraan Islam (Yogyakarta:
IRCiSoD, 2017), 20.

8 As’ad Said Ali, Negara Pancasila Jalan Kemaslahatan Berbangsa (Jakarta: LP3ES, 2010), 19.

118 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025



Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

tentang pemerintahan dalam Al-Quran dan Hadits, Islam memiliki prinsip-prinsip
universal yang bisa menjadi landasan penyelenggaraan negara, yakni maqasid al-shariah.
Prinsip ini bertujuan memastikan negara berjalan sesuai dengan nilai-nilai etika yang
menghargai hak-hak masyarakat dan berfungsi sebagai kontrol moral®. Kiai Afifuddin
menggarisbawahi lima prinsip utama yang harus diterapkan dalam menjalankan negara:
kesetaraan, musyawarah, keadilan, kebebasan, dan pengawasan rakyat. Prinsip-prinsip
ini menjadi pijakan penting untuk mewujudkan pemerintahan yang adil dan
bermartabat!’.

Ketika meninjau perkembangan riset terkini, setidaknya tiga penelitian terdahulu
telah membuka jalan untuk studi ini. Pertama, karya Qorizah Islamiyah Ningrum dan
Fajrul Falah dalam Asy-Syari'ah: Jurnal Hukum Islam yang mengkaji konsep Figh Tata
Negara KH Afifuddin Muhajir, khususnya posisi Pancasila sebagai landasan hukum dan
mekanisme pengangkatan pemimpin.!! Namun, penelitian ini belum menyentuh aspek
aktualisasi pemikiran tersebut dalam merespons realita kontemporer dan relevansi
pemikirannya. Kedua, studi Nurul Syalafiyah dan Budi Harianto tentang perspektif Ali
Abd Al-Raziq yang cenderung sekuleristik'%. Meskipun komprehensif dalam menganalisis
pemisahan agama-negara dalam konteks Mesir, penelitian ini tidak menyentuh model
simbiosis ala Indonesia dan kelindannya dengan ideologi Pancasila. Ketiga, penelitian
Kada Rustam yang mengeksplorasi pemikiran Ahmad Hassan, tokoh Persis yang menolak
formalisasi syariat tapi menerima demokrasi'’. Kendati penting, penelitian ini tidak
membongkar integrasi nilai agama dengan ideologi negara secara sistematis.

Research gap antara penelitian ini dengan penelitian sebelumnya, sekurang-
kurangnya sebagai berikut. Pertama, belum ada kajian yang menguji relevansi pemikiran
KH Afifuddin Muhajir dalam menjawab tantangan aktual Indonesia, misalnya menguatnya
politik identitas, degradasi moral publik, dan kerentanan disintegrasi bangsa. Kedua,
minimnya penelitian yang menggunakan wawancara langsung dengan sang tokoh
sebagai sumber primer untuk memahami kontekstualisasi gagasannya'®. Ketiga, belum
terujinya efektivitas model negara sebagai sarana (ad-dawlah wasilah) dalam mencapai
kesejahteraan di era disrupsi digital. Ketiga gap inilah yang menjadi fondasi kebaruan
penelitian ini.

Kajian ini hadir dengan tiga kelebihan yang menjadi keunggulan. Pertama,
pendekatan kontekstual-empiris melalui wawancara mendalam dengan KH Afifuddin
Muhajir dan analisis kebijakan mutakhir, sehingga pemikiran figh siyasah-nya tidak
hanya dibaca sebagai teori statis, melainkan alat dinamis untuk menyikapi masalah
bangsa. Kedua, integrasi berbagai perspektif, teori maqasid al-shariah dalam ushul fikih
dipadukan dengan konsep social contract dalam ilmu politik dan teori sistem dalam

9 Ibid, 30.

10 Said Alj, 43.

11 Qorizha Islamiah Ningrum and Fajrul Falah, “Pemikiran KH. Afifuddin Muhajir Tentang Fikih Tata
Negara,” Asy-Syari’ah:  Jurnal Hukum Islam 8, mno. 2 (June 30, 2022): 65-80,
https://doi.org/10.55210/assyariah.v8i2.778.

12 Nurul Syalafiyah and Budi Harianto, “Relasi Agama Dan Negara Perspektif Ali Abd Al- Raziq (1888-1966
M),” ICESS: Education, Constitutional Law, Economics And Management, Sociology 1, no. 1 (December 31,
2019): 224-32.

13 Kada Rustam, dkk “Pemikiran Politik Ahmad Hassan: Sebuah Model Relasi Islam Dan Negara,”
Sophisticated: Jurnal Pemikiran Politik Islam 1, no. 1 (2023): 14-24.

14 Syahrin Harahap, Metodologi Studi Tokoh Dan Penulisan Biografi (Jakarta: Prenadamedia Group, 2014),
48.

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 119



Figh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya....

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

sosiologi, menghasilkan model analisis holistik!>. Ketiga, pengembangan konsep
demokrasi yang berketuhanan sebagai sintesis antara prinsip Islam universal dengan
ideologi Pancasila, sebuah model yang menolak dikotomi sekuler-teokratis dan
menawarkan jalan alternatif berbasis kearifan lokal'®.

Urgensi penelitian dalam tataran praktis, utnuk menyediakan solusi moderat bagi
polarisasi agama-negara yang mengancam keutamaan NKRI, sekaligus memperkuat
legitimasi Pancasila sebagai common platform semua kelompok. Dalam dimensi
akademis, kajian ini mengisi celah literatur tentang figh siyasah kontemporer melalui
pendekatan living Islamic law yang responsif terhadap perubahan sosial'’. Adapun secara
strategis, temuan penelitian dapat menjadi referensi kebijakan bagi pemerintah dalam
merumuskan sistem pemerintahan inklusif untuk merancang regulasi yang menghormati
hak minoritas, dan membendung infiltrasi ideologi ekstremis transnasional. Pada
penelitian ini, akan dilakukan analisis tentang pemikiran Afifuddin Muhajir dan
relevansinya, khususnya dalam konteks kondisi sosial-politik Indonesia. Hal ini penting
untuk mengetahui, apakah pemikiran pemikiran KH Afifuddin Muhajir relevan dalam
mengatasi persoalan bangsa di era modern. Oleh karena itu, tujuan penelitian ini adalah
untuk menganalisis pemikiran KH Afifuddin Muhajir dan relevansinya dalam konteks
sosial-politik di Indonesia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan studi kepustakaan (library research) dan wawancara
mendalam (in-depth interview) akan digunakan untuk mengumpulkan data'®. Penelitian
ini bersifat eksplanatif dengan tujuan menggali secara mendalam perspektif KH Afifuddin
Muhajir dan relevensanya dalam konteks negara Indonesia. Adapun penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif, pendekatan konseptual dan pendekatan pemikiran
tokoh dengan metode deskriptif-analitis'’®. Berfokus untuk memahami pemikiran KH
Afifuddin Muhajir terkait relasi agama dan negara serta relevansinya dalam konteks
sosial-politik Indonesia.

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan dengan dua teknik utama,
yakni studi kepustakaan dan wawancara mendalam. Karya autentik KH Afifuddin Muhajir
yang penulis jadikan sebagai sumber primer adalah buku berjudul “Figh Tata Negara:
Upaya Mendialogkan Sistem Ketatanegaraan Islam”. Sumber sekunder meliputi jurnal,
buku, dan dokumen kebijakan yang relevan dengan penelitian ini. Untuk memperdalam
data dalam penelitian pemikiran tokoh, Syahrin Harahap menjelaskan bahwa diharuskan
untuk melakukan wawancara terhadap tokoh, apabila tokoh tersebut masih hidup?.
Sehingga penulis melakukan wawancara langsung dengan KH Afifuddin Muhajir. Penulis
menggunakan pedoman wawancara semi-terstruktur yang berfokus pada tiga aspek,

15 Jasser Auda, Memahami Maqasid Syariah (Malaysia: PTS Islamika, 2015), 89.

16 Muhajir, Figh Tata Negara: Upaya Mendialogkan Sistem Ketatanegaraan Islam, 201.

17 Wael B. Hallaq, Shari’a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University Press,
2009), 512.

18 Uwe Flick, An Introduction to Qualitative Research (New York: SAGE, 2018), 23-5.

19 John W. Creswell, Qualitative Inquiry & Research Design: Choosing Among Five Approache (SAGE
Publications, 2007), 75.

20 Syahrin Harahap, Metodologi Studi Tokoh Dan Penulisan Biografi (Jakarta: Prenadamedia Group, 2014),
48.

120 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025



Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

interpretasi Pancasila dalam kerangka magqasid al-shariah, relevansi pemikiran terhadap
tantangan kontemporer, dan validasi temuan dalam studi kepustakaan?'.

Teknik analisis data dalam penelitian ini menggunkan analisis isi (Content Analysis)
model Krippendorff melalui tiga tahap?’. Pertama, reduksi data. Mengkategorisasi teks
buku dan transkrip wawancara ke dalam tema kunci. Kedua, display data. Memetakan
hubungan antar tema menggunakan berbasis coding framework yang relevan dengan
penelitian ini. Terakhir, Verifikasi untuk menguji konsistensi pemikiran tokoh antar
sumber (triangulasi data) dan konteks sosio-historis Indonesia. Kesimpulan ditarik
secara abduktif dengan memadukan teori figh siyasah dan wawancara, lalu diuji melalui
diskusi kelompok terfokus (FGD) bersama ahli hukum tata negara dan pemikir Islam?.
Penelitian dinyatakan berhasil jika memenuhi empat indicator. Komprehensivitas,
seluruh dimensi pemikiran KH Afifuddin Muhajir terpetakan secara utuh (tercover dalam
buku dan wawancara)?*. Relevansi, teridentifikasinya model aplikatif pemikiran tokoh
dengan masalah kontemporer. Validitas Akademik, temuan lolos uji dependability
(konsistensi logika) dan confirmability (netralitas) melalui review pakar?.

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Pemikiran KH Afifuddin Muhajir tentang Figh Siyasah

KH Afifudiin Muhajir berpendapat bahwa munculnya perdebatan mengenai sistem
ketatanegaraan di kalangan cendekiawan, negarawan, dan agamawan dipicu oleh
semangat perubahan yang berkembang sebagai respons terhadap imperialisme dan
kolonialisme Barat setelah runtuhnya kekuasaan Turki Usmani. Perubahan ini juga
membawa harapan sekaligus tantangan yang menuntut penyelesaian baik secara politis
maupun akademis, hingga akhirnya diskursus mengenai demokrasi menjadi bagian
penting dalam berbagai forum. Di Indonesia, diskusi tentang sistem kenegaraan juga
mencuat, terutama karena secara mayor penduduk di negara ini tidak lain adalah Islam
serta memiliki keragaman yang sangat tinggi. Demokrasi pun menjadi topik pembahasan
utama di antara para pendiri bangsa. Setelah melalui perdebatan yang panjang, disepakati
bahwa demokrasi dan Pancasila akan menjadi landasan ideologi negara. Pancasila
dirumuskan sebagai solusi untuk menerapkan demokrasi di negara yang majemuk seperti
Indonesia, dengan pendekatan yang kreatif dan moderat, mengambil jalan tengah antara
sekularisme dan negara agama. KH Afifuddin menyebut bahwa para pendiri bangsa
menciptakan konsep kenegaraan yang imajinatif, dengan dasar ketuhanan yang tunggal®.

Pasca Indonesia merdeka dari penjajahan Belanda dan Jepang, hadirlah Pancasila.
Menurut Ahmad Syafii Maarif, umat Islam, sebagai mayoritas penduduk, merasa bahwa
kemerdekaan Indonesia adalah puncak dari ajaran tauhid yang mereka anut, sebuah nilai
monoteistik yang tercermin dalam ideologi negara. Umat Islam memandang
kemerdekaan dengan sangat luhur, karena Pancasila mengandung ajaran tersebut,

21 Linda Dale Bloomberg and Marie Volpe, Completing Your Qualitative Dissertation: A Road Map From
Beginning to End (California: SAGE Publications, 2018), 177.

22 Klaus Krippendorff, Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (California: SAGE Publications,
2004), 89.

23 Joseph A. Maxwell, Qualitative Research Design: An Interactive Approach: An Interactive Approach
(California: SAGE, 2013), 122.

24 Creswell, Qualitative Inquiry & Research Design: Choosing Among Five Approache, 201.

25 Yvonna S. Lincoln and Egon G. Guba, Naturalistic Inquiry (California: SAGE, 1985), 289.

26 Muhajir, 22.

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 121



Figh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya....

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

sehingga mereka dengan penuh semangat patriotisme dan nasionalisme siap
mempertahankan kemerdekaan negara®’. Semangat ini juga terlihat dalam peristiwa
Resolusi Jihad yang dirilis oleh Nahdlatul Ulama pada 22 Oktober 1945, yang kini
diperingati sebagai Hari Santri Nasional. Resolusi ini dikeluarkan sebagai respons
terhadap kembalinya penjajah ke Indonesia dan merupakan seruan untuk berjihad demi
mempertahankan kemerdekaan. Umat Islam yang mayoritas di Indonesia merespons
dengan penuh semangat, mengingat penderitaan yang mereka alami selama masa
penjajahan, dan menjadi garda terdepan dalam mempertahankan kemerdekaan negara.

Syafii Maarif berpendapat, keimanan yang bersifat universal tersermin dalam
keummatan. Dalam pandangan ini, hubungan antar manusia adalah perwujudan ukhwah
yang secara luas atau persaudaraan universal. Ajaran agama yang mencakup semua aspek
kehidupan, berbeda dengan pandangan sekuler Barat yang memisahkan agama dari
kehidupan publik diyakini oleh umat Islam. Bagi Muslim, politik tidak bisa dipisahkan dari
keimanan, sehingga politik harus diorientasikan pada kemaslahatan, moralitas, dan
kesejahteraan?®. Dalam konteks Indonesia, mayoritas Muslim menghadapi dua fenomena
sosiologis yang berbeda, bahkan bertentangan. Di satu sisi, partai politik dan organisasi
Islam diharapkan oleh sebagian masyarakat Muslim. Sementara di sisi lain, ada yang
terpengaruh oleh pandangan sekuler Barat, yang membatasi politik hanya pada urusan
duniawi dan memisahkan agama dari politik. Fenomena ini dapat menimbulkan benturan
jika konsep politik tidak digunakan dengan tepat®’. Meskipun kedua pandangan ini
bertentangan, Indonesia telah mencapai konsensus melalui Pancasila, yang menjadi
landasan politik dan Kketatanegaraan. Pancasila dianggap unik karena mampu
menyatukan dua paradigma tersebut dan menjadi landasan moderat yang sesuai dengan
keragaman sosial Indonesia.

Menurut KH Afif, negara bukanlah tujuan akhir, melainkan sarana untuk mencapai
kesejahteraan dan kemakmuran yang didasarkan pada asas ketuhanan dan keadilan®.
Oleh karena itu, Al-Qur'an tidak secara rinci membahas sistem ketatanegaraan, melainkan
hanya memberikan prinsip-prinsip umum seperti keadilan, musyawarah, persamaan, dan
kebebasan. Dengan demikian, umat diberikan kebebasan untuk mengatur sistem negara,
asalkan tetap mengacu pada prinsip-prinsip Islam. Negara memiliki dua fungsi utama
menurut pandangan Islam, yaitu melindungi agama dan mengatur urusan duniawi.
Negara yang melaksanakan kedua fungsi ini, meskipun tidak secara tegas disebut sebagai
negara Islam, dapat dianggap demikian karena berfokus pada kesejahteraan masyarakat.
Di Indonesia Pancasila bukanlah hukum syariat, namun nilai-nilainya tidak bertentangan
dengan ajaran Islam. Sila pertama, Ketuhanan Yang Maha Esa, sejalan dengan konsep
tauhid dalam Islam. Pancasila berperan sebagai perekat dalam masyarakat yang
majemuk, dan para penyusun Pancasila diperkirakan telah mempertimbangkan prinsip-
prinsip Islam dalam proses penyusunannya>'.

Terkait hubungan antara hukum positif dan hukum syar’i, terdapat dua pandangan.
Pertama, hukum positif tidak bisa disebut hukum syariat meskipun isinya serupa. Kedua,
hukum positif yang sesuai dengan syariat dapat dipandang setara karena memiliki makna
dan esensi yang sama. Kiai Afif mendukung pandangan kedua sebagai pendekatan yang

27 Ahmad Syafii Maarif, Percaturan Islam Dan Politik (Yogyakarta: IRCiSoD, 2021), 28.
28 Syafii Maarif, 29.

29 Syafii Maarif, 30.

30 Mubhayjir, Figh Tata Negara, 23.

31 Muhajir, Figh Tata Negara, 29.

122 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025



Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

realistis dalam merespons dinamika politik, terutama terkait penerapan syariat™.
Berdasarkan pandangan ini, Pancasila dan peraturan yang sejalan dengan syariat bisa
dianggap bagian dari hukum Islam. Namun, Kiai Afif menggarisbawahi bahwa banyak
peraturan di Indonesia yang diadopsi dari negara lain. la mendorong "Indonesianisasi"”
peraturan agar lebih sesuai dengan konteks nasional, mirip dengan pendekatan
"Mesirisasi" yang dilakukan di Mesir.

Pada era modern, sistem pemerintahan berbasis demokrasi telah menjadi model
yang lazim diadopsi oleh berbagai negara di seluruh dunia. Konsep demokrasi sendiri
sudah dikenal sejak zaman kuno, bahkan sebelum kalender Masehi digunakan. Sistem ini
pertama kali muncul di Yunani kuno, khususnya di kota Athena, di mana masyarakat
mulai menerapkan prinsip-prinsip demokrasi sekitar lima abad sebelum Masehi.
Cleisthenes, seorang pemimpin di Athena, sering disebut sebagai bapak demokrasi karena
perannya yang signifikan dalam memperkenalkan sistem tersebut™.

Demokrasi memiliki ciri khas berupa penghargaan terhadap kedaulatan rakyat.
Dalam sistem ini, rakyat memegang peran penting dalam proses pemerintahan, termasuk
dalam mengontrol, mengawasi, menasihati, mengevaluasi, hingga mengkritik pemimpin
yang sedang berkuasa. Inilah keunggulan utama demokrasi, yaitu partisipasi aktif rakyat
dalam pemerintahan yang dijamin hak dan kewajibannya®*. Dalam perspektif Islam,
demokrasi tidak hanya bertujuan menciptakan kesejahteraan, tetapi juga membuka
peluang bagi terwujudnya amar makruf nahi mungkar, yaitu ajaran untuk menyerukan
kebaikan dan mencegah kemungkaran. Melalui sistem demokrasi, hubungan antara
masyarakat dan pemerintah, serta di antara para pemimpin, dapat menciptakan tradisi
saling mengingatkan demi perbaikan kinerja pemerintahan. Amar makruf nahi mungkar
menjadi pilar penting dalam agama Islam, karena praktik ini mendukung terwujudnya
tujuan kenabian®. Islam menekankan bahwa tradisi amar makruf nahi mungkar
merupakan bagian dari keimanan yang harus melekat pada setiap mukmin. Keberhasilan
tradisi ini akan semakin terasa jika didukung oleh kekuasaan, di mana para pemimpin
dapat menggunakan otoritas mereka untuk menguatkan perintah dalam menjalankan
kebaikan dan mencegah kemungkaran. Hal ini selaras dengan firman Allah dalam Al-
Qur’an, surat at-Taubah ayat 71, yang menegaskan pentingnya praktik amar makruf nahi
mungkar di kalangan umat beriman.

Sl o 03855 B3l 53381 pass BT pdhss Edaialls O3ledalls

Ayat tersebut menekankan pentingnya saling menasihati dan mengingatkan antar
individu dalam masyarakat.*® Budaya ini harus terus dipelihara tanpa memandang status,
baik nasihat dari yang lemah kepada yang kuat maupun sebaliknya. Dalam konteks
demokrasi, nasihat dapat datang dari rakyat kepada penguasa atau dari penguasa kepada
rakyat.

32 Mubhajir, Figh Tata Negara, 30-1.

33 Ahmad Zaini, “Demokrasi: Pemerintahan Oleh Rakyat Dan Mayoritas,” AL-AHKAM: Jurnal Hukum, Sosial
Dan Keagamaanurnal Hukum, Sosial Dan Keagamaan 12, no. 2 (2018), 28-9.

34 Dadang Supardan, “Sejarah Dan Prospek Demokrasi,” SOSIO DIDAKTIKA: Social Science Education Journal
2,no0.2 (2015), 126.

35 Mubhajir, Figh Tata Negara,109.

36 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an Dan Terjemahannya (Jakarta, 2019).

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 123



Figh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya....

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

Kritik dan nasihat sangat penting, mengingat manusia rentan terhadap kesalahan.
Dalam negara yang baik, seorang pemimpin harus memiliki jiwa besar untuk menerima
kritik sebagai bagian dari upaya memperbaiki diri. Pemimpin yang bijak adalah mereka
yang terbuka terhadap masukan, sebagaimana contoh dari Sayyidina Abu Bakar dan
Sayyidina Umar, yang menerima kritik dengan lapang dada dan menganggapnya sebagai
upaya untuk kebaikan bersama. Budaya saling mengingatkan ini memerlukan keberanian
bagi pemberi kritik dan kesabaran bagi penerimanya, terutama bagi pemimpin yang
memiliki kewibawaan, namun tetap harus terbuka terhadap kritik yang membangun.
Pemimpin yang menutup diri dari kritik dapat berisiko menjadi otoriter, seperti yang
terjadi pada penguasa lalim di masa lalu®’.

Islam sendiri telah meletakkan dasar demokrasi sejak masa khilafah Rasyidah, di
mana budaya kritik dan nasihat sudah menjadi bagian dari pemerintahan. Dalam sistem
ini, konsep kontrak sosial antara rakyat dan pemimpin, yang dalam Islam dikenal sebagai
baiat, menekankan bahwa pemimpin harus menjalankan amanah dan menegakkan
keadilan. Prinsip ini sejalan dengan gagasan kontrak sosial yang diperkenalkan oleh filsuf
Barat seperti Thomas Hobbes, John Locke, dan Jean-Jacques Rousseau, yang menyatakan
bahwa pemerintahan yang ideal harus didasarkan pada konsensus dan keadilan?®,

Sementara itu, negara yang berdiri di atas dasar kontrak sosial mewajibkan warga
negaranya untuk berkomitmen pada perjanjian tersebut guna menciptakan kehidupan
bernegara yang lebih baik. Di Indonesia, warga negara memiliki kewajiban untuk
mematuhi Pancasila, Undang-Undang Dasar, serta peraturan yang mendukung
kesejahteraan umum atau setidaknya menghindari kerugian. Adapun kontrak sosial di
Indonesia, yang terwujud dalam bentuk undang-undang dan regulasi, harus diikuti
selama membawa maslahat, meskipun tidak selalu sesuai dengan syariat, asalkan tidak
bertentangan dengannya. Kiai Afif menegaskan bahwa menaati perintah pemimpin yang
membawa kebaikan merupakan kewajiban, bahkan jika hal tersebut menyangkut aturan
yang tidak secara langsung disebutkan dalam Al-Qur'an atau Sunnah, seperti peraturan
lalu lintas dan kewajiban membayar pajak™’.

2. Pemikiran KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya di Indonesia

KH Afifuddin Muhajir memiliki gagasan bahwa pemerintahan suatu negara
didasarkan pada sumber-sumber primer Islam. Menurutnya, negara bukanlah tujuan
akhir, melainkan sarana untuk mencapai kesejahteraan masyarakat, baik secara lahir
maupun batin. Negara didirikan dengan tujuan menciptakan kemakmuran dan
kesejahteraan yang berlandaskan asas ketuhanan dan keadilan®.

KH Afif menyoroti bahwa Al-Qur’an tidak mengatur secara rinci tentang sistem
pemerintahan, tetapi memberikan prinsip-prinsip umum seperti keadilan, musyawarabh,
kesetaraan, dan kebebasan. Oleh karena itu, pemilihan sistem pemerintahan diserahkan
kepada ijtihad para pendiri negara, dengan tujuan agar negara berfungsi sebagai alat
untuk mewujudkan kemaslahatan masyarakat, disesuaikan dengan konteks sosial yang
berlaku*..

37 Muhajir, Figh Tata Negara, 111.

38 George Ritzer, Teori Sosiologi: Dari Sosiologi Klasik Sampai Perkembangan Terakhir Postmodern
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012), 125.

39 Afifuddin Mubhajir, Fath Al-Mujib al-Qarib (Stubondo: Ibrahimy Press, 2015), 45.

40 Muhajir, Figh Tata Negara, 23.

41 Mubhajir, Figh Tata Negara, 23-4.

124 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025



Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

Al-Quran
Kiai Afif =
| 1 1 1 1
Kesetaraan Musyawarah Kebebasan Keadilan Kontrol
Rakyat

Gambar 1. Dalil Pemerintahan dalam Al-Qur'an (Pemikiran KH Afifuddin Muhajir,
[lustrasi Penulis)

Penjelasan dalam gambar tersebut menunjukkan bahwa pemikiran KH Afifuddin
tentang sistem pemerintahan mencerminkan pendekatan moderat terhadap agama. la
menekankan bahwa pandangannya sejalan dengan prinsip-prinsip universal dalam Al-
Qur’an, yang tidak memberikan panduan detail mengenai sistem pemerintahan. Dalam
wawancara yang penulis lakukan dengan KH Afifuddin Muhajir di Situbondo, beliau
menyampaikan pandangan yang mendalam mengenai prinsip-prinsip pemerintahan
dalam perspektif Islam, yang berakar dari nash Al-Qur’an. KH Afifuddin menegaskan
bahwa terdapat lima prinsip utama yang menjadi dasar dalam sistem ketatanegaraan
yang ideal, yaitu keadilan, kebebasan, kesetaraan, permusyawaratan, dan kontrol rakyat.

“Yang pertama al-Adalah keadilan, yang kedua adalah al-Hurriyah kebebasan, yang
ketiga al-Musyawa kesetaraan, yang keempat al-Insyirah permusawaratan, yang
kelima itu kontrol rakyat.”*

Menurut KH Afifuddin Muhajir, kelima prinsip ini yang menjadi dasar referensi saat
Menyusun bukunya yang berjudul “Figh Tata Negara” itu. Dalam proses penulisan
tersebut, KH Afifuddin melakukan kajian mendalam dan menemukan sebuah konklusi
yang signifikan -kelima prinsip yang terkandung dalam Al-Qur’an tersebut sejatinya
memiliki keselarasan yang luar biasa dengan prinsip-prinsip demokrasi yang dianut di
berbagai belahan dunia. Demokrasi Pancasila dalam perspektif KH Afifuddin, kelima
prinsip yang ada di dalam al-Qur’an ini sama persis dengan prinsip demokrasi. Adapun
demokrsi Pancasila dengan kelima silanya, semua sudah mewakili kelima prinsip
ketatanegaraan dalam Islam.

“Itu prinsip-prinsip ketatanegaraan dalam Islam yang saya tulis dalam buku itu.
Prinsip-prinsip itu persis dengan prinsip-prinsip demokrasi, dan prinsip demokrasi
kayak itu sudah, musyawarah, keadilan, kesetaraan, kebebasan, kontrol sosial itu

terutama”®.

Pernyataan KH Afifuddin Muhajir mengenai prinsip-prinsip ketatanegaraan dalam
[slam yang ia tulis dalam bukunya menunjukkan adanya hubungan yang erat antara

42 Wawancara dengan KH Afifuddin Muhajir di Situbondo pada tanggal 07 Januari 2024
43 Wawancara dengan KH Afifuddin Muhajir di Situbondo pada tanggal 07 Januari 2024

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 125



Figh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya....

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

ajaran Islam dan prinsip-prinsip demokrasi modern. Beliau menekankan bahwa lima
prinsip yang menjadi dasar ketatanegaraan dalam Islam yaitu keadilan, kebebasan,
kesetaraan, permusyawaratan, dan kontrol social tidak hanya relevan dalam konteks
agama, tetapi juga sejalan dengan nilai-nilai demokrasi yang diakui secara luas.

Prinsip pertama, keadilan, adalah nilai fundamental yang menjadi pilar dalam setiap
sistem pemerintahan. Dalam konteks Islam, keadilan mencakup penegakan hukum yang
adil dan perlakuan yang setara terhadap semua individu tanpa memandang status sosial
atau ekonomi. Dalam demokrasi, keadilan juga menjadi dasar untuk menciptakan
masyarakat yang harmonis dan berkeadilan**.

Kedua, kebebasan mengacu pada hak setiap individu untuk memiliki kebebasan
dalam berpikir, berbicara, dan beraktivitas. Dalam Islam, kebebasan ini diakui selama
tidak melanggar hak orang lain, mirip dengan prinsip kebebasan dalam demokrasi yang
menekankan perlunya melindungi hak asasi manusia®.

Ketiga, kesetaraan, merupakan prinsip yang menegaskan bahwa setiap individu
memiliki hak yang sama dalam proses pengambilan keputusan. Dalam Islam, hal ini
diartikan sebagai penghormatan terhadap martabat setiap manusia, sedangkan dalam
demokrasi, kesetaraan mencakup partisipasi yang sama dalam proses politik*.

Prinsip keempat, permusyawaratan, merupakan sebuah metode pengambilan
keputusan yang sangat ditekankan dalam ajaran Islam. Melalui musyawarah, keputusan
diambil berdasarkan diskusi dan pertimbangan dari berbagai pihak, menciptakan rasa
memiliki di kalangan anggota masyarakat. Ini sejalan dengan praktik demokrasi, di mana
musyawarah dan dialog menjadi kunci dalam mencapai konsensus®’.

Terakhir, kontrol social merupakan sebuah prinsip yang menjamin bahwa
pemerintah bertanggung jawab kepada rakyat. Dalam Islam, ini berarti adanya
mekanisme pengawasan yang memungkinkan masyarakat untuk menuntut
pertanggungjawaban dari pemimpin mereka. Dalam kerangka demokrasi, kontrol sosial
juga penting untuk memastikan transparansi dan akuntabilitas pemerintahan?®.

Dengan demikian, KH Afifuddin menyampaikan bahwa prinsip-prinsip
ketatanegaraan dalam Islam tidak hanya relevan dalam konteks keagamaan, tetapi juga
dapat diintegrasikan dengan prinsip-prinsip demokrasi yang telah ada. Hal ini
menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam dapat memberikan kontribusi yang signifikan
dalam membangun sistem pemerintahan yang adil, transparan, dan responsif terhadap
kebutuhan rakyat.

Pada konteks Indonesia, KH Afif memandang Pancasila sebagai ideologi yang tidak
bertentangan dengan syariat Islam, bahkan sejalan dengan prinsip-prinsipnya. Menurut
KH Afifuddin, Pancasila memenuhi ketentuan syariat®. Pertama, Pancasila yang
menekankan “Ketuhanan Yang Maha Esa” dianggap sejalan dengan konsep tauhid dalam
[slam dalam sila pertama, sebagaimana ditegaskan dalam surat al-lIkhlas yang

44 Harun Nasution, Islam Dan Keadilan Sosial: Perspektif Figh (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2018).

45 Yusuf Al-Qaradawi, Islam Dan Hak Asasi Manusia. (Jakarta: Mizan, 2005) (Jakarta: Mizan, 2005), 78-9.

46 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic
Philosophy of Education (Dar Ul Thaqafah, 2023), 45.

47 Ibrahim Amin, Musyawarah: The Islamic Concept of Consultation. (Jakarta: Pustaka Alvabet, 2015 (Jakarta:
Pustaka Alvabet, 2015), 23.

48 Muhammad Sulaiman, Islam Dan Demokrasi: Menggagas Model Pemerintahan Berbasis Syariah
(Yogyakarta: LKiS, 2016), 88.

49 Mubhajir, Figh Tata Negara, 29.

126 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025



Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

menjelaskan keesaan Allah. Ini mencerminkan kesamaan pandangan tentang
monoteisme antara Pancasila dan ajaran Islam.

Kedua, konsep keadilan dalam Pancasila, yang tercermin pada sila kedua,
“Kemanusiaan yang adil dan beradab,” serta sila kelima, “Keadilan sosial bagi seluruh
rakyat Indonesia,” sejalan dengan prinsip keadilan dalam Al-Qur’an. Dalam ajaran Islam,
keadilan merupakan nilai yang sangat penting, dan banyak ayat Al-Qur’an menekankan
perintah bagi umat untuk bersikap adil. Prinsip ini menjadi landasan yang, menurut KH
Afif, menghubungkan Pancasila dengan syariat Islam.>® Misalnya sebagaimana penjelasan
berikut:

Jaally | 5a885 41 Q) (i 28R 1305

Dalam surat an-Nisaa’ dijelaskan bahwa apabila hendak memutuskan suatu hukum, maka
harus diputuskan secara adil. Selanjutnya, dalam surat al-Maidah ayat 8 dijelaskan bahwa
janganlah kebencian terhadap suatu kaum medorong untuk berlaku tidak adil.

Penjelasan mengenai dalil tersebut menekankan bahwa Islam sangat
menitikberatkan pentingnya keadilan, terutama dalam penegakan hukum. Keadilan harus
diwujudkan dalam kehidupan sosial, di mana setiap individu harus diperlakukan sama di
hadapan hukum. Artinya, siapa pun yang melanggar hukum harus menerima hukuman
tanpa diskriminasi, sementara individu yang berintegritas layak mendapatkan
pengakuan dan penghargaan. Keadilan ini harus meliputi semua aspek kehidupan
manusia.

Selanjutnya, prinsip musyawarah yang dijelaskan dalam Al-Qur’an sejalan dengan
sila keempat Pancasila, yaitu “Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan
dalam permusyawaratan perwakilan.” Kata “permusyawaratan” menggambarkan
karakter bangsa Indonesia yang menyelesaikan persoalan melalui musyawarah. Prinsip
musyawarah ini mencerminkan partisipasi rakyat dalam proses pengambilan keputusan,
yang sejalan dengan nilai-nilai Islam dan Pancasila’!. Pernyataan ini menegaskan bahwa
Pancasila mengandung nilai-nilai yang sesuai dengan syariat Islam. KH Afifuddin
berpendapat bahwa prinsip-prinsip dalam Pancasila sangat selaras dengan ajaran Islam.
Al-Qur'an juga memuat sejumlah ayat yang mengangkat pentingnya musyawarah,
termasuk ayat-ayat yang secara jelas memerintahkannya. Sebagai contoh, terdapat ayat
yang menekankan pentingnya musyawarah sebagai berikut:

AU b gkl

Ayat dalam QS Ali Imran 3: 159 yang berbunyi “..Bermusyawarahlah kalian dalam suatu
persoalan..”>? awalnya ditujukan kepada Nabi Muhammad. Perintah ini menegaskan
pentingnya musyawarah baik bagi Rasulullah sebagai pemimpin umat Muslim maupun
sebagai individu. Ayat ini menunjukkan bahwa perintah untuk bermusyawarah berlaku

50 Muhajir, Figh Tata Negara, 47.

51 Bentuk Penerapan Sila Ketiga Pancasila dalam uuD 1945
“Https://Www.Hukumonline.Com/Berita/a/Wujud-Penerapan-Sila-Ketiga-Pancasila-
Lt62722181411ea/?Page=2 Diakses Pada Tanggal 11 November 2023.,” n.d.

52 Kemenag RI, Al-Qur’an Dan Terjemahannya.

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 127



Figh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya....

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

bagi seluruh umat, terutama bagi mereka yang memiliki posisi kepemimpinan, sebagai
bagian dari praktik kepemimpinan yang adil dan bijaksana.

Meskipun terdapat perdebatan di antara para ulama mengenai jenis-jenis persoalan
yang seharusnya diselesaikan melalui musyawarah, perdebatan ini muncul akibat sifat
umum dari istilah “al-Amri.” Namun, KH Afif menekankan bahwa isu-isu yang perlu
diselesaikan melalui musyawarah mencakup baik masalah keagamaan maupun masalah
duniawi. Masalah duniawi tersebut meliputi aspek-aspek politik, sosial, ekonomi, budaya,
dan berbagai persoalan keduniaan lainnya. Isu-isu yang bersifat ijtihadiyah perlu dibahas
melalui musyawarah, berbeda dengan isu-isu yang telah memiliki ketentuan hukum yang
jelas™.

Keempat, prinsip kesetaraan yang terdapat dalam nash al-Qur’an selaras dengan
Pancasila. Sila ketiga, yang berbunyi “persatuan Indonesia,” menekankan pentingnya
kesetaraan dalam mengharmonisasikan keberagaman bangsa Indonesia. Persatuan yang
dimaksud dalam sila ini berarti penggabungan berbagai corak dan ragam menjadi satu
kesatuan. Masyarakat Indonesia, meskipun beragam dalam bahasa, budaya, suku, dan
etnis, tetap dianggap setara dalam kerangka kebangsaan Indonesia.

Di sisi lain, ajaran Islam juga menekankan kesetaraan di antara umat manusia, yang
didasarkan pada keyakinan bahwa semua manusia, baik laki-laki maupun perempuan,
berasal dari keturunan Adam. Dengan demikian, setiap individu harus dipandang setara
tanpa memandang jenis kelamin. Hal ini ditegaskan oleh Allah dalam salah satu firman-
Nya:

Vi) el a5 ea 55 Lo GIA5 33s)5 (sl (3 aSAIA (o2l 2505 1500 Ll
s 1538

Ayat dalam QS an-Nisaa’ 4: 1 menegaskan pentingnya kesetaraan antar umat manusia,
dengan firman-Nya yang berbunyi: “Wahai manusia, bertakwalah kamu sekalian kepada
Tuhanmu yang telah menciptakanmu dari satu jiwa yang sama (Adam). Dan dari jiwa
tersebut Dia menciptakan pasangannya dan menganak-pinakkan dari kedua pasangan itu
keturunan laki-laki dan perempuan yang banyak...”>.

Interpretasi dari ayat ini diperkuat oleh dua sabda Rasulullah, yang dapat dilihat
sebagai berikut: “Manusia adalah anak keturunan Nabi Adam AS, dan Allah SWT
menciptakan Nabi Adam AS dari tanah” (HR. Tirmidzi) dan “Manusia itu sama rata seperti
gigi sisir’” (HR. Muslim)®. Beberapa dalil ini menunjukkan bahwa semua manusia
memiliki derajat, kewajiban, dan hak yang setara. Aspek-aspek seperti warna kulit, ras,
status sosial, keturunan, dan Kkekayaan tidak boleh dijadikan alasan untuk
mengunggulkan satu individu atas yang lainnya. Dalam ajaran Islam, memberikan
keistimewaan berdasarkan faktor-faktor tersebut tidak dibenarkan dan bertentangan
dengan prinsip akidah. Keistimewaan dalam Islam hanya ditentukan oleh ketagwaan dan

53 Muhajir, Figh Tata Negara, 53-54.

54 Al-Qur’an dan Terjemahan

55 Nurliana Nurliana, “Metode Istinbath Hukum Muhammad Ibn Ismail Al-Shan’ani Dalam Kitab Subul Al-
Salam,”  Al-Fikra: Jurnal Ilmiah  Keislaman 5, mno. 2 (July 28, 2017): 132-74,
https://doi.org/10.24014/af.v5i2.3772, lihat juga Muhammad bin Islmail bin Shalah ash-Shan’ani, Subul as-
Salam, juz II (tanpa kota: Dar al-Hadits), 189.

128 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025



Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

prestasi. Penjelasan ini menegaskan bahwa prinsip kesetaraan yang terdapat dalam nash
al-Qur'an mengenai pemerintahan telah diinternalisasi dalam Pancasila.

Kelima, prinsip kebebasan yang terkandung dalam nash al-Qur’an selaras dengan
Pancasila, terutama yang tercermin dalam sila kedua. Sila yang berbunyi “kemanusiaan
yang adil dan beradab” menggambarkan inti dari kebebasan itu sendiri. Tujuan dari sila
ini adalah untuk mewujudkan cita-cita kemanusiaan yang adil dan beradab bagi semua
orang. Dalam praktiknya, ini berarti bahwa setiap warga negara Indonesia memiliki hak
dan kewajiban yang setara. Kebebasan ini mencakup interaksi antara individu dengan
Tuhan, sesama, negara, dan masyarakat. Setiap individu di Indonesia berhak untuk
menyampaikan pendapat dan haknya tanpa melupakan tanggung jawabnya sebagai
warga negara. UUD menjamin kebebasan dan kemerdekaan dalam kehidupan
berbangsa.*®.

Dalam perspektif ajaran Islam, KH Afif menegaskan dalam karyanya bahwa
kebebasan merupakan hak yang melekat pada setiap manusia. Kebebasan adalah bagian
dari sifat manusia sebagai makhluk yang dianugerahi keistimewaan dan kemuliaan oleh
Allah SWT. Kemuliaan yang diberikan oleh Allah SWT ini ditegaskan dalam Al-Qur’an
sebagaimana berikut:

(35‘\ o B Aal
Dalam Al-Qur’an, Allah berfirman: “Sungguh kami telah muliakan anak keturunan Adam...”
(QS. al-Israa’, 17: 70). Hal ini menekankan bahwa setiap manusia, sebagai keturunan
Adam, memiliki martabat dan kehormatan yang tinggi. Sayyidina Ali bin Abi Thalib RA
juga menegaskan pentingnya kebebasan dengan mengatakan, “Janganlah kamu menjadi
hamba orang lain karena Allah menciptakan kamu dalam keadaan merdeka.” Pernyataan
ini menggambarkan bahwa setiap individu memiliki hak untuk bebas dan tidak terikat
pada penghambaan kepada sesama manusia®’.

Sebagai umat Islam, setiap orang mengakui bahwa tidak ada Tuhan selain Allah.
Pernyataan ini merupakan syarat dasar bagi setiap Muslim dan berfungsi sebagai
deklarasi yang membebaskan manusia dari belenggu penghambaan kepada makhluk,
sehingga pengabdian hanya ditujukan kepada Allah semata.

Ajaran Islam melalui syariatnya memberikan ruang bagi kebebasan manusia dalam
berbagai aspek, termasuk beragama, berpikir, dan mengekspresikan pendapat di
hadapan publik. Meskipun kebebasan ini cukup luas, ada beberapa batasan yang perlu
diperhatikan.®® Pertama, ebebasan yang dimiliki tidak boleh merusak harkat dan
martabat manusia sebagai makhluk yang terhormat. Kedua, kebebasan tidak boleh
mengganggu hak orang lain. Ketiga, semua tindakan harus mematuhi aturan yang berlaku,
baik yang disepakati bersama maupun yang ditetapkan dalam syariat. Dalam ranah
hukum, terdapat batasan bagi warga negara saat menjalankan hak dan kewajibannya.
Pembatasan ini diatur dalam Undang-Undang No. 39 Tahun 1999, terutama di Pasal 70
yang menyatakan bahwa: “Dalam menjalankan hak dan kewajiban, setiap orang wajib
tunduk kepada pembatasan yang ditetapkan oleh undang-undang dengan maksud untuk
menjamin pengakuan serta penghormatan atas hak dan kebebasan orang lain untuk

56 Pemerintah RI, “Undang-Undang Dasar Republik Indonesia 1945 Pasal 28. Kemudian Diperjelas Dalam
UUD NRI Tahun 1945 Pasal 28E Ayat 3,” n.d.

57 Muhammad bin al-Husain Ibnu Hamdun, At-Tadzkirah al-Hamduniyyah (Beirut: Dar Shadir, 1417 H), 151.
58 Muhajir, Figh Tata Negara, 57.

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 129



Figh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya....

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

memenuhi tuntutan yang adil sesuai dengan pertimbangan moral, keamanan, dan
ketertiban umum dalam suatu masyarakat demokratis.”>

Di Indonesia, secara prinsip, baik negara maupun penguasa harus memberikan
ruang bagi kebebasan. Kebebasan ini mencakup implementasi dalam aspek keagamaan,
politik, sosial budaya, dan pemikiran, asalkan tidak bertentangan dengan aturan yang
berlaku. Dari sudut pandang penulis, gagasan KH Afif sangat relevan dalam konteks
sistem ketatanegaraan Indonesia yang menjadikan Pancasila sebagai dasar dan falsafah
negara.%’

Sila Pertama:
Tauhid

Sila Kedua: Sila Kelima:
Keadilan Keadilan

Sila
Keempat:
Musyawarah

Sila Ketiga:
Kesetaraan

Gambar 2. Revensi dan kesesuaian Pancasila dengan Al-Qur'an (pemikiran KH Afifuddin
Mubhajir, [lustrasi Penulis)

Gambar 2 ini menjelaskan keterkaitan antara nilai-nilai Pancasila dan pemikiran KH
Afif. Pemikiran KH Afif mengenai interaksi antara agama dan negara dalam tulisannya
sangat relevan dengan situasi di Indonesia. Oleh karena itu, banyak karyanya yang
mengadvokasi Pancasila sebagai landasan filosofi negara. Dalam konteks kehidupan
berbangsa dan bernegara di Indonesia, agama tidak dianggap sebagai penghalang bagi
pemerintahan. Sejarah Indonesia yang panjang menunjukkan bahwa agama senantiasa
mendukung keberadaan negara. Beberapa fakta mengindikasikan bahwa organisasi-
organisasi besar yang mewakili Islam juga turut mendukung keberlangsungan negara.
Penulis mengidentifikasi setidaknya dua peristiwa bersejarah yang signifikan dalam
memperkuat dukungan agama terhadap negara di Indonesia, yaitu fenomena Resolusi
Jihad dan penerimaan asas tunggal Pancasila.

Pertama, fenomena yang berkaitan dengan Resolusi Jihad, yang kini diperingati
sebagai Hari Santri Nasional, mencerminkan peran signifikan Nahdlatul Ulama (NU)®
dalam sejarah perjuangan Indonesia. Meskipun Indonesia telah merdeka secara de facto

59 Pemerintah RI, “Undang-Undang No. 39 Tahun 1999 Tentang Hak Asasi Manusia Pasal 70.,” 1999.

60 Muhajir, Figh Tata Negara, 57

61 Nahdlatul Ulama (NU) adalah organisasi massa keagamaan Islam yang berakar di Indonesia. Didirikan
pada 31 Januari 1926 (16 Rajab 1344 Hijriah) oleh Hadratus Syaikh KH. Hasyim Asya’ari, NU telah berjalan
sejak sebelum Indonesia meraih kemerdekaan. Hingga saat ini, NU memiliki anggota sekitar 150 juta,
menjadikannya sebagai salah satu organisasi keagamaan terbesar di dunia.

130 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025



Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

dan de jure, Belanda kembali menginvasi, memicu gejolak perlawanan di berbagai daerah.
Untuk merespons kondisi ini, NU mengadakan rapat antara para ulama dari Jawa dan
Madura pada 21-22 Oktober 1945 di kantor pengurus besar NU di Surabaya®.

Resolusi Jihad tidak hanya bertujuan untuk mempertahankan agama, tetapi juga
untuk melindungi negara yang baru saja merdeka. Dampaknya sangat besar, memotivasi
banyak elemen bangsa untuk mempertahankan tanah air. Setelah dikeluarkannya
Resolusi Jihad, banyak santri yang melakukan perlawanan yang dipimpin oleh ulama. Di
daerah Tapal Kuda, KH As’ad mengorganisir pasukan pejuang, termasuk Jihad fi sabilillah,
Hisbullah, dan Palopor, hingga ke desa-desa terpencil untuk melawan penjajah®.

Kedua, penerimaan asas tunggal Pancasila terjadi pada masa pemerintahan Suharto,
yang memperkenalkan kebijakan ini untuk melindungi Pancasila dari ideologi lain. Dalam
pidato pada 16 Agustus 1982, Suharto menekankan bahwa “seluruh kekuatan sosial dan
politik harus menyatakan Pancasila sebagai ideologi satu-satunya.”

KH As’ad S KH As’ad Syamsul Arifin, tokoh Nahdlatul Ulama (NU), bertemu Suharto
untuk membahas Musyawarah Nasional (Munas) Alim Ulama yang berlangsung di
Situbondo pada 18-21 Desember 1983. Munas ini menghasilkan dua keputusan penting:
revitalisasi perspektif NU terhadap Pancasila dan wacana kembalinya NU kepada khittah
1926.

Deklarasi NU menyatakan bahwa Pancasila bukan agama dan tidak dapat
menggantikan agama. Sila Ketuhanan Yang Maha Esa mencerminkan tauhid dalam Islam.
Bagi NU, Islam adalah aqidah dan syariat, dan penerimaan Pancasila adalah upaya umat
Islam menjalankan syariat. NU berkewajiban mengamankan pengertian yang benar
tentang Pancasila. Deklarasi ini klarasi ini dihasilkan di Sukorejo pada 21 Desember 1983,
di mana KH As’ad dikenal sebagai orang pertama yang mengaitkan sila pertama Pancasila
dengan ajaran tauhid. Pernyataan ini berpengaruh signifikan terhadap pemikiran KH Afif,
yang merupakan murid KH As’ad dan aktif mengajar di pondok pesantren beliau. Hal ini
menjelaskan kecenderungan KH Afif untuk membela posisi Pancasila dari sudut pandang
figh tata negara.

Kiai Afif juga menjelaskan bahwa sistem demokrasi berfokus pada kemaslahatan
umat, memberikan hak dan kewajiban kepada rakyat untuk mengawasi serta
mengevaluasi pemerintah. Dalam Islam, demokrasi sejalan dengan nilai amar makruf nahi
mungkar, yang merupakan misi kenabian. Pemimpin yang bertanggung jawab harus
menyediakan ruang bagi pelaksanaan nilai tersebut; tanpa itu, kehidupan bernegara
berpotensi terjerumus ke dalam kelaliman dan kebobrokan®.

%2 Jafar Ahmad, “Analisis Keberhasilan Resolusi Jihad Nahdlatul Ulama (NU) Dalam Perjuangan
Kemerdekaan Republik Indonesia,” Ishlah: Jurnal llmu Ushuluddin, Adab Dan Dakwah 4, no. 1 (2022), 99.

63 M. Hasan Basri, KHR. As’ad Syamsul Arifin: Riwayat Hidup Dan Perjuangannya, ed. Choirul Anam
(Surabaya: Sahabat Ilmu, 1994), 80.

% Mubhajir, Figh Tata Negara, 109.

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 131



Figh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya....

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

Amar Makruf
Nahi Munkar

Negara
Demokrasi
Keberanian Kesabaran
Rakyat Pemimpin

Kesejahteraan
Rakyat

Gambar 3. Tradisi Demokrasi Islam (Pemikiran KH Afifuddin Muhajir, Ilustrasi Penulis)

Penjelasan dari Gambar 3 di atas menggambarkan alur tujuan pendirian negara
untuk mencapai kesejahteraan rakyat melalui sistem demokrasi. Berdasarkan pemikiran
KH Afif, alur ini dapat dirumuskan menjadi empat point, yaitu: Pertama, Tujuan Utama
Negara. Negara bertujuan untuk mewujudkan kesejahteraan rakyat. Dengan menerapkan
sistem demokrasi, negara menciptakan ruang untuk mengembangkan budaya amar
makruf nahi mungkar. Kedua, Keunggulan Sistem Demokrasi. Sistem demokrasi
memberikan hak dan kewajiban kepada rakyat untuk mengevaluasi pemimpin mereka
melalui nasihat dan kritik yang konstruktif. Nilai amar makruf nahi mungkar
mencerminkan budaya saling menasihati, mendorong kebaikan, dan menghindari
kemungkaran, yang sejalan dengan prinsip demokrasi®. Ketiga, Indikator Keberhasilan.
Keberhasilan sistem demokrasi bergantung pada dua indikator penting: keberanian
rakyat untuk memberikan nasihat atau kritik kepada pemimpin, dan kesabaran serta
keterbukaan pemimpin dalam menerima masukan dari rakyat®®. KH Afifuddin
mengilustrasikan ini dengan mencontohkan kepemimpinan Khalifah Rasyidah, yang
dikenal sebagai teladan pemimpin yang terbuka terhadap kritik. Keempat, kesehteraan
rakyat. Kesejahteraan rakyat akan terwujud setelah semua prosedur yang diperlukan
telah dilaksanakan. Dengan demikian, negara berfungsi sebagai alat untuk mencapai
kesejahteraan umat. Hal ini sejalan dengan pemahaman bahwa pemimpin adalah pewaris
misi kenabian.

Sistem demokrasi menjadikan rakyat sebagai pemegang kedaulatan yang paling
utama. Dalam era kontemporer, negara yang menerapkan demokrasi dibentuk
berdasarkan kesepakatan yang ditetapkan oleh masyarakat. Oleh karena itu,
penyelenggaraan pemerintahan harus mengikuti aturan yang disusun sesuai dengan
keinginan rakyat®’,

Hal ini sebagaimana diperkuat dengan pernyataan KH Afifuddin Muhajir saat
penulis melakukan wawancara pada tanggal 07 Januari di Situbondo. Berikut adalah

65 Muhajir, Figh Tata Negara, 109-10.
66 Muhajir, Figh Tata Negara, 111.
67 Muhajir, Figh Tata Negara, 62.

132 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025



Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

penjelasan dari wawancara dengan KH Afifuddin Muhajir yang berlangsung di Situbondo
padatanggal 07 Januari 2024 mengenai pandangannya terhadap demokrasi Pancasila dan
relevansinya dengan figh negara. Dalam wawancara tersebut, KH Afifuddin Muhajir
mengungkapkan pandangannya tentang kesesuaian demokrasi di Indonesia saat ini
dengan prinsip-prinsip demokrasi Pancasila. la menyatakan bahwa meskipun tidak
sepenuhnya sesuai, sebagian besar elemen dari demokrasi yang diterapkan saat ini sudah
mencerminkan nilai-nilai Pancasila. Pernyataan ini menunjukkan pemahaman yang
realistis terhadap dinamika politik di Indonesia, di mana meskipun masih ada tantangan
dan kekurangan dalam implementasi demokrasi, banyak aspek yang telah sejalan dengan
cita-cita Pancasila.

Ketika ditanya mengenai relevansi bukunya yang berjudul Figh Tata Negara
terhadap demokrasi Pancasila, Kiai Afifuddin menjelaskan bahwa bukunya tersebut
membahas tata negara dari perspektif figh Islam. Ia menekankan bahwa Pancasila,
meskipun bukan syariat dalam pengertian langsung, tetap sejalan dengan prinsip-prinsip
syariat Islam. Dalam pandangannya, banyak orang cenderung menghindari untuk
menyebut Pancasila sebagai syariat, namun ia berpendapat bahwa nilai-nilai yang
terkandung dalam Pancasila sesungguhnya sesuai dengan syariat.

“Ya jelas ada hubungan, yang saya tulis itu, Tata Negara dalam perspektif figh Islam.
Sementara di pihak lain, dikatakan bahwa Pancasila itu meskipun bukan syariat, tapi
kan sesuai dengan syariat, itu kan. Memang tidak bisa disebut, apa namanya,
kebanyakan orang tidak mau mengatakan Pancasila itu syariat. Akan tetapi, sesuai

dengan syariat”®,

Kiai Afifuddin mengaitkan konsep demokrasi Islam dengan demokrasi Pancasila,
menegaskan bahwa hakikat dari demokrasi Pancasila dapat dipahami sebagai bentuk
demokrasi Islam. Jika Pancasila tidak bertentangan dengan syariat dan malah sesuai,
maka dapat disimpulkan bahwa demokrasi Pancasila pun dapat dianggap sesuai dengan
prinsip-prinsip syariat Islam. Ini menunjukkan upaya untuk merangkul nilai-nilai
Pancasila dengan nilai-nilai universal (syariat Islam) dalam kerangka negara Indonesia
yang beragam.

“Oleh karena itu mengatakan demokrasi Islam, ya demokrasi Pancasila. Hakikatnya
adalah demokrasi Islam. Kalau Pancasila tidak bertentangan dengan syariat, bahkan

sesuai. Berarti demokrasi Pancasila kan sesuai (syariat)”®.

Melalui wawancara ini, KH Afifuddin Muhajir menyampaikan harapan dan
keyakinan bahwa dengan mengintegrasikan nilai-nilai Pancasila dalam kerangka figh
[slam, Indonesia dapat membangun sistem demokrasi yang tidak hanya mencerminkan
aspirasi rakyat, tetapi juga memenuhi tuntutan moral dan etika yang bersumber dari
agama.

Idealnya, kehendak masyarakat yang terwakili dalam bentuk regulasi dan kebijakan
oleh lembaga legislatif mencerminkan konsensus yang sah. Regulasi ini akan
dilaksanakan oleh lembaga eksekutif, sementara masyarakat diharuskan mematuhi
ketentuan yang telah disepakati. KH Afif menekankan bahwa dalam negara yang

68 Wawancara dengan KH Afifuddin Muhajir di Situbondo pada tanggal 07 Januari 2024.
69 Wawancara dengan KH Afifuddin Muhajir di Situbondo pada tanggal 07 Januari 2024.

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 133



Figh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya....

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

berlandaskan perjanjian dan kesepakatan, warga negara harus menghormati aturan yang
telah disetujui. Di Indonesia, setiap individu diwajibkan untuk mengikuti Pancasila, UUD,
undang-undang, serta peraturan dan kebijakan yang bermanfaat.

Kiai Afifuddin dengan tegas menekankan kewajiban setiap warga untuk memenuhi
tanggung jawab dan menjauhi larangan yang telah ditetapkan. Meskipun peraturan
tersebut mungkin tidak sepenuhnya selaras dengan prinsip syariat, tetap saja harus
diikuti. la berpendapat bahwa mengikuti perintah pemimpin yang bersifat sunnah adalah
suatu keharusan, sedangkan perintah yang bersifat mubah dapat berubah menjadi wajib,
terutama jika jelas dinyatakan demikian.

Pada dasarnya, pemikiran Kiai Afufuddin Muhajir berada diantara paradigma
sekuleristik dan paradigma integralistik dalam memandang hubungan agama dan negara,
sebab pemikiran Kiai Afif tergolong pada paradigma simbiotik. Penelitian ini
menempatkan posisi dalam dialektika akademis yang kritis dengan tiga studi terdahulu
yang telah mengkaji relasi agama-negara dari perspektif pemikir Muslim. Pertama, studi
Ningrum dan Falah (2022) mengeksplorasi konsep Figh Tata Negara KH Afifuddin
Muhajir dengan fokus pada posisi Pancasila sebagai dasar hukum dan mekanisme
pengangkatan pemimpin. Meskipun komprehensif dalam pemetaan teoritis, penelitian
Nigrum & Falah belum menyentuh dimensi aktualisasi pemikiran tersebut dalam
merespons tantangan kontemporer seperti politik identitas, degradasi moral publik, atau
kerentanan disintegrasi bangsa’. Temuan dalam penelitian justru mengisi gap penelitian
sebelumnya dengan menunjukkan bagaimana prinsip pemerintahan dalam Al-Qur’an
dalam pemikiran KH Afifuddin, seperti kesetaraan, musyawarah, Kebebasan, Keadilan
dan kontrol rakyat-dapat menjadi kerangka solutif bagi masalah aktual Indonesia.
Misalnya, dalam konteks politik identitas, penekanan KH Afifuddin pada Pancasila sebagai
jalan tengah yang mengakomodasi keberagaman (bukan sekadar kompromi)
memberikan solusi terhadap polarisasi’.

Kedua, penelitian Syalafiyah dan Harianto tentang perspektif sekuler Ali Abd Al-
Raziq, meskipun relevan untuk konteks Mesir, tidak memperhitungkan model simbiosis
khas Indonesia yang diusung KH Afifuddin melalui Pancasila’. Alih-alih memisahkan
agama dan negara secara mutlak seperti Al-Raziq, KH Afifuddin menegaskan relasi
mutualistic, agama membutuhkan negara untuk aktualisasi nilai moral, sementara negara
membutuhkan agama sebagai panduan moral””. Temuan ini justrubertolak
belakang dengan kesimpulan Syalafiyah & Harianto, sekaligus memperkuat argumen
Rustam dkk tentang kompatibilitas demokrasi dengan nilai Islam dalam pemikiran
Ahmad Hassan’. Namun, penelitian Rustam dkk masih terbatas pada penolakan
formalisasi syariat tanpa mengurai integrasi sistematisnya dengan ideologi negara
seperti yang dilakukan KH Afifuddin melalui prinsip ketuhanan, kesetaraan, musyawarah,
dan keadilan dalam kerangka Pancasila’.

Ketiga, keunikan metodologis penelitian ini, wawancara mendalam langsung
dengan KH Afifuddin Muhajir memberikan kedalaman analisis yang tidak dimiliki kajian
terdahulu. Syahrin Harahap menegaskan bahwa studi tokoh kontemporer mengharuskan

70 Ningrum and Falah, “Pemikiran KH. Afifuddin Muhajir Tentang Fikih Tata Negara.”

71 Wawancara dengan KH Afifuddin Muhajir, 07 Januari 2024. Lihat juga Muhajir, Figh Tata Negara.
72 Syalafiyah and Harianto, “Relasi Agama Dan Negara Perspektif Ali Abd Al- Raziq (1888-1966 M).”
73 Muhajir, Figh Tata Negara, 30-31.

74 Rustam, “Pemikiran Politik Ahmad Hassan: Sebuah Model Relasi Islam Dan Negara.”

75 Muhajir, Figh Tata Negara, 53-54.

134 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025



Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

engagement langsung untuk memahami kontekstualisasi gagasan.’® Data primer dari
wawancara misalnya, penegasan KH Afif bahwa “Pancasila sesuai dengan syariat
meskipun bukan syariat””’ tidak hanya memvalidasi temuan literatur tetapi juga
mengungkap nuansa baru, Pancasila diposisikan sebagai manifestasi ijtima ‘i (konsensus
sosial) yang mengoperasionalkan prinsip universal Islam dalam konteks kebhinekaan.

Penelitian ini secara jelas memperluas dan memperdalam riset Ningrum & Falah
dengan pendekatan empiris-kontekstual. Sementara Ningrum & Falah berhenti pada level
konseptual, temuan kami membuktikan relevansi pemikiran KH Afifuddin melalui
analisis kebijakan mutakhir, misalnya menekankan pentingnya pencatatan pernikahan.
Awalnya, pencatatan ini bersifat mubah, tetapi setelah adanya peraturan yang
mewajibkan akta nikah, maka pencatatan tersebut menjadi suatu keharusan. Tujuannya
adalah untuk melindungi hak dan kewajiban pasangan suami istri, mengingat pernikahan
merupakan institusi yang sakral. Contoh lain yang disampaikan KH Afif adalah kepatuhan
terhadap peraturan lalu lintas, yang juga merupakan kewajiban karena memiliki manfaat
bagi seluruh masyarakat’®. Di sisi lain, penelitian ini mengoreksi bias sekuler dalam studi
Syalafiyah-Harianto dengan menunjukkan bukti empiris tentang keberhasilan model
simbiosis di Indonesia, seperti peran Nahdlatul Ulama (NU) dalam penerimaan asas
Tunggal Pancasila melalui Munas Alim Ulama di Situbondo 19837,

Secara teori, sintesis yang dihasilkan demokrasi berketuhanan seperti Pancasila,
memosisikan sebagai alternatif bagi dikotomi sekuler-teokratis. Ini sejalan dengan kritik
Hallaq terhadap negara modern Barat yang memarginalkan peran agama®, tetapi
sekaligus menawarkan solusi berbasis lokalitas (local wisdom) yang belum dielaborasi
studi sebelumnya. Model ini juga memperkuat kerangka magqasid al-shariah kontemporer
Jasser Auda dengan menunjukkan bagaimana negara sebagai wasilah (sarana) harus
memprioritaskan maslahah ‘ammah (kesejahteraan publik)?!. Oleh karenanya, penelitian
ini tidak hanya mengisi gap metodologis dan substantif, tetapi juga membuka paradigma
baru dalam figh siyasah kontemporer. Pancasila bukan sekadar kompromi politik,
melainkan tajdid (pembaruan) pemikiran Islam yang kontekstual. Temuan ini
memperkuat argumen Abdurrahman Wahid tentang Pribumisasi Islam sekaligus
menantang narasi formalisasi syariat yang kerap mengabaikan realitas sosiologis
Indonesia®.

KESIMPULAN DAN SARAN

Pemikiran KH Afifuddin Muhajir sejalan dengan paradigma simbiotik dalam Teori
Munawir Sjadzali, yaitu bahwa agama dan negara saling membutuhkan. Berdasarkan
analisis komprehensif terhadap pemikiran KH Afifuddin Muhajir, penelitian ini
membuktikan secara konklusif bahwa paradigma figh siyasah-nya, yang menempatkan

76 Harahap, Metodologi Studi Tokoh Dan Penulisan Biografi, 48.

77 Wawancara dengan KH Afifuddin Muhajir, 07 Januari 2024.

78 Muhajir, Figh Tata Negara.

79 Basri, KHR. As’ad Syamsul Arifin: Riwayat Hidup Dan Perjuangannya, 80.

80 Hallaq, Shari'a: Theory, Practice, Transformations, 511.

81 Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: International
Institute of Islamic Thought (I1IT), 2008), 89.

82 Abdurrahman Wabhid, Islam Kosmopolitan: Nilai-Nilai Indonesia & Transformasi Kebudayaan (Jakarta: The
WAHID Institute, 2007). Lihat juga Abdurrahman Wahid, “Pribumisasi Islam,” GusDur.Net (blog), April 15,
2021, https://gusdur.net/pribumisasi-islam/.

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 135



Figh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya....

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

Pancasila sebagai manifestasi ijtima’i (konsensus sosial) yang mengoperasionalkan
prinsip universal Islam magqasid al-shari’‘ah melalui lima pilar utama; al-‘adalah, al-
hurriyyah, al-musawah, al-syura, dan kontrol rakyat Prinsip ini bukan hanya relevan,
melainkan menjadi solusi efektif bagi tantangan aktual Indonesia. Khususnya dalam:
Pertama, meredam polarisasi agama-negara melalui pendekatan simbiosis, agama
sebagai panduan moral, negara sebagai instrumen aktualisasi, sebagaimana
termanifestasi dalam sejarah Resolusi Jihad 1945 dan penerimaan asas tunggal Pancasila
dalam Munas NU di Situbondo 1983. Kedua, menjawab degradasi moral publik melalui
integrasi nilai amar ma‘ruf nahi munkar ke dalam sistem demokrasi, di mana partisipasi
rakyat dalam mengawasi kekuasaan merupakan bentuk kontemporer dari misi kenabian.
Ketiga, memperkuat ketahanan nasional dengan menegaskan Pancasila sebagai common
platform yang mengakomodasi keberagaman tanpa mengorbankan prinsip ketuhanan,
sehingga bertolak belakang dengan model paradigma sekuler maupun formalisme
teokratis paradigma integral.

UCAPAN TERIMA KASIH

Bismillahi wa Alhamdulillah penulis persembahkan kepada Tuhan azza wa jalla. Kepada
Nabi Muhammad, penulis hanya bisa menyenandungkan kidung shalawat. Tidak lupa
ucapan terimakasih penulis kepada kedua orang tua, Bapak Abdul Wafi dan Ibu Daniyah.
Karena mereka penulis bisa merasakan syukur, atas nikmat yang Tuhan berikan
persembahan senandung shalawat. Selebihnya, penulis berterimakasih kepada seluruh
pihak yang terlibat menyumbang kontribusi atas pengusunan penelitian ini, terutama
pembimbing skripsi Bapak Abdul Kholiq Syafa’at.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman Wahid. Islam Kosmopolitan: Nilai-Nilai Indonesia & Transformasi
Kebudayaan. Jakarta: The WAHID Institute, 2007.
http://archive.org/details/abdurrahman-wahid-islam-kosmopolitan-nilai-nilai-
indonesia-transformasi-kebudayaan-2007.

Ahmad, Jafar. “Analisis Keberhasilan Resolusi Jihad Nahdlatul Ulama ( NU ) Dalam
Perjuangan Kemerdekaan Republik Indonesia.” Ishlah: Jurnal [Imu Ushuluddin, Adab
Dan Dakwah 4, no. 1 (2022).

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam: A Framework for an
Islamic Philosophy of Education. Dar Ul Thaqafah, 2023.

Al-Qaradawi, Yusuf. Islam Dan Hak Asasi Manusia. (Jakarta: Mizan, 2005). Jakarta: Mizan,
2005.

Amin, Ibrahim. Musyawarah: The Islamic Concept of Consultation. (Jakarta: Pustaka
Alvabet, 2015. Jakarta: Pustaka Alvabet, 2015.

Auda, Jasser. Magqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
London: International Institute of Islamic Thought (IIIT), 2008.

———. Memahami Magqasid Syariah. Malaysia: PTS Islamika, 2015.

136 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025



Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

Azis Thaba, Abdul. Islam Dan Negara Dalam Politik Orde Baru. Jakarta: Gema Insani Press,
1996.

Basri, M. Hasan. KHR. As’ad Syamsul Arifin: Riwayat Hidup Dan Perjuangannya. Edited by
Choirul Anam. Surabaya: Sahabat Ilmu, 1994.

Bloomberg, Linda Dale, and Marie Volpe. Completing Your Qualitative Dissertation: A Road
Map From Beginning to End. California: SAGE Publications, 2018.

Brown, L. Carl. Religion and State: The Muslim Approach to Politics. New York: Columbia
University Press, 2001.

Creswell, John W. Qualitative Inquiry & Research Design: Choosing Among Five Approache.
SAGE Publications, 2007.

Flick, Uwe. An Introduction to Qualitative Research. New York: SAGE, 2018.

Gunawan, Edi. “Relasi Agama Dan Negara; Perspektif Pemikiran Islam.” Kuriositas 11, no.
3(2007).

Hallag, Wael B. Shari’a: Theory, Practice, Transformations. Cambridge: Cambridge
University Press, 2009.

Hamdun, Muhammad bin al-Husain Ibnu. At-Tadzkirah al-Hamduniyyah. Beirut: Dar
Shadir, 1417.

Harahap, Syahrin. Metodologi Studi Tokoh Dan Penulisan Biografi. Jakarta: Prenadamedia
Group, 2014.

Hukumonline, Tim Publikasi. “Https://www.hukumonline.Com/berita/a/wujud-
penerapan-sila-ketiga-pancasila-Lt62722181411ea/?Page=2 Diakses Pada Tanggal
11 Desember 2024.,” 2024.

Krippendorff, Klaus. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. California: SAGE
Publications, 2004.

Lincoln, Yvonna S., and Egon G. Guba. Naturalistic Inquiry. California: SAGE, 1985.

Maxwell, Joseph A. Qualitative Research Design: An Interactive Approach: An Interactive
Approach. California: SAGE, 2013.

Muhajir, Afifuddin. Fath AlI-Mujib al-Qarib. Stubondo: Ibrahimy Press, 2015.

Mubhajir, Afifuddin. Figh Tata Negara: Upaya Mendialogkan Sistem Ketatanegaraan Islam.
Yogyakarta: IRCiSoD, 2017.

Nasution, Harun. Islam Dan Keadilan Sosial: Perspektif Figh. Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2018.

Ningrum, Qorizha Islamiah, and Fajrul Falah. “Pemikiran KH. Afifuddin Muhajir Tentang
Fikih Tata Negara.” Asy-Syari’ah : Jurnal Hukum Islam 8, no. 2 (June 30, 2022): 65-
80. https://doi.org/10.55210/assyariah.v8i2.778.

Nurliana, Nurliana. “METODE ISTINBATH HUKUM MUHAMMAD IBN ISMAIL AL-
SHAN’ANI DALAM KITAB SUBUL AL-SALAM.” Al-Fikra : Jurnal Ilmiah Keislaman 5,
no. 2 (July 28, 2017): 132-74. https://doi.org/10.24014 /af.v5i2.3772.

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 137



Figh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya....

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138

Pemerintah RI. “Undang-Undang Dasar Republik Indonesia 1945 Pasal 28. Kemudian
Diperjelas Dalam UUD NRI Tahun 1945 Pasal 28E Ayat 3,” 2018.

Pemerintah RI. “Undang-Undang No. 39 Tahun 1999 Tentang Hak Asasi Manusia Pasal
70.” n.d.

RI, Kementerian Agama. Al-Qur’an Dan Terjemahannya. Jakarta, 2019.

Ritzer, George. Teori Sosiologi: Dari Sosiologi Klasik Sampai Perkembangan Terakhir
Postmodern. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012.

Rustam, Kada. “Pemikiran Politik Ahmad Hassan: Sebuah Model Relasi Islam Dan Negara.”
Sophisticated: Jurnal Pemikiran Politik Islam 1, no. 1 (2023): 14-24.

Sadzali, Ahmad. Relasi Agama Dan Negara: Teokrasi-Sekuler-Tamyiz. Yogyakarta: Pusat
Studi Hukum Islam, 2018.

Said Ali, As’ad. Negara Pancasila Jalan Kemaslahatan Berbangsa. Jakarta: LP3ES, 2010.

Sjadzali, Munawir. Islam Dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah Dan Pemikiran. Jakarta: Ul
Press, 1993.

Sulaiman, Muhammad. Islam Dan Demokrasi: Menggagas Model Pemerintahan Berbasis
Syariah. Yogyakarta: LKiS, 2016.

Supardan, Dadang. “Sejarah Dan Prospek Demokrasi.” Sosio Didaktika: Social Science
Education Journal 2, no. 2 (2015).

Syafii Maarif, Ahmad. Percaturan Islam Dan Politik. Yogyakarta: IRCiSoD, 2021.

Syalafiyah, Nurul, and Budi Harianto. “Relasi Agama Dan Negara Perspektif Ali Abd Al-
Raziq (1888-1966 M).” ICESS: Education, Constitutional Law, Economics And
Management, Sociology 1, no. 1 (December 31, 2019): 224-32.

Wahid, Abdurrahman. “Pribumisasi Islam.” GusDur.Net (blog), April 15, 2021.
https://gusdur.net/pribumisasi-islam/.

Zaini, Ahmad. “Demokrasi: Pemerintahan Oleh Rakyat Dan Mayoritas.” AL-AHKAM: Jurnal
Hukum, Sosial Dan Keagamaanurnal Hukum, Sosial Dan Keagamaan 12,no. 2 (2018).

138 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025



