
Lisan Al-Hal  doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

 

Lisan Al-Hal : Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan 

Volume 19, Issue 1, June 2025 

e-ISSN : 2502-3667, p-ISSN : 1693-3230 

https://journal.ibrahimy.ac.id/index.php/lisanalhal 

 

This is an open access article under CC-BY-SA license.  

 
Copyright (c) 2025 Muhammad Riyadi, Abdul Kholiq Syafa’at. | 117 

FIQH SIYASAH PERSPEKTIF KH AFIFUDDIN MUHAJIR DAN 

RELEVANSINYA DI INDONESIA 

 
Muhammad Riyadi1*, Abdul Kholiq Syafa’at2 

1*Hukum Tata Negara, Universitas Islam Negeri (UIN) Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, 

Jawa Timur 68374, Indonesia 
2Universitas Islam Negeri (UIN) Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, Jawa Timur 68374, 

Indonesia 
1*riyadim599@gmail.com, 2abdulkholiqsyafaat@gmail.com  

 
Abstract: 
The debate regarding the relationship between state and religion, particularly in the context of Islam, 
continues to evolve without an explicit guideline. There are three main schools of thought on the 
relationship between religion and state: secularistic, integralistic, and symbiotic. The secular approach 
proposes a separation between religion and state, while the integral approach emphasizes that the state 
should be governed by Islamic law. On the other hand, the symbiotic approach asserts that religion and state 
are mutually dependent. KH Afifuddin Muhajir highlights Pancasila as a relevant solution, accommodating 
Indonesia's diversity while bridging secularism and theocracy. In this context, KH Afifuddin Muhajir 
explains that the state is not the ultimate goal but rather a means to achieve the well-being of the people 
and uphold ethical values. This research employs a literature review and interviews with KH Afifuddin 
Muhajir, analyzing his thoughts and their relevance in the Indonesian socio-political context. The findings 
show that KH Afifuddin Muhajir thoughts offer a constructive perspective in addressing national challenges 
in the modern era, making his Fiqh Siyasah discourse highly relevant for further exploration. 
 
Keywords: Fiqh Siyasah; KH Afifuddin Muhajir; Pancasila; Religion; State. 
 
* Corresponding author:   
Email Address: riyadim599@gmail.com (UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, Jember) 
Received: December 10, 2024; Revised: May 21, 2025; Accepted: June 27, 2025; Published: June 30, 2025 

 
 
PENDAHULUAN 

Perdebatan mengenai hubungan antara negara dan agama terus berlanjut hingga 
saat ini, khususnya dalam konteks Islam yang tidak memiliki sumber primer yang secara 
eksplisit mengatur hal ini. Relasi antara agama dan negara dalam Islam tetap terbuka 
untuk interpretasi dan diskusi ilmiah. Sehingga, banyak pemikir yang memiliki 
pandangan beragam terkait konsep ini1. Islam tidak memberikan pedoman konkret 
mengenai sistem politik atau pemerintahan2. Gagasan tentang hubungan agama dan 
negara dalam Islam lebih merupakan upaya penafsiran terhadap ajaran agama untuk 

 
1 Ahmad Sadzali, Relasi Agama Dan Negara: Teokrasi-Sekuler-Tamyiz (Yogyakarta: Pusat Studi Hukum 
Islam, 2018), 2. 
2 L. Carl Brown, Religion and State: The Muslim Approach to Politics (New York: Columbia University Press, 
2001), 23. 

https://journal.ibrahimy.ac.id/index.php/lisanalhal
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:riyadim599@gmail.com
mailto:abdulkholiqsyafaat@gmail.com


 
 

Fiqh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

118 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 

kepentingan maslahat. Dengan demikian, perbedaan interpretasi para pemikir mengenai 
hubungan tersebut mencerminkan luasnya cakupan pemikiran dalam diskursus ini3. 

Secara umum, menurut Munawir Sjadzali terdapat tiga model utama pemikiran 
tentang hubungan negara dan agama, pradigma sekuleristik, paradigma integralistik, dan 
paradigma simbiotik4. Aliran sekuler mengusulkan pemisahan total antara agama dan 
negara, dengan agama dan negara menjalankan fungsi yang berbeda. Sebaliknya, aliran 
integral berpendapat bahwa negara dan agama tidak dapat dipisahkan, dan negara harus 
dijalankan berdasarkan syariat Islam. L. Carl Brown dalam “Religion and State: The Muslim 
Approach to Politics” menjelaskan paradigma integral ini lahir dari keyakinan bahwa 
Islam merupalan agama yang final dan relevan baik dalam kondisi zaman dan tempat (al-
Islam shahihu fi kulli zaman wa makan)5. Aliran simbiotik mengajukan relasi yang saling 
membutuhkan dan menguntungkan, di mana agama memberi panduan moral bagi 
negara, dan negara mendukung eksistensi agama6. 

Ketiga model pemikiran ini memiliki fondasi yang berbeda dalam memahami 
hubungan antara agama dan negara, menghasilkan variasi pandangan yang signifikan. 
Salah satu tokoh yang menonjol dalam pemikiran ini adalah KH Afifuddin Muhajir, yang 
menekankan relevansi Pancasila sebagai jalan tengah antara negara sekuler dan integral, 
serta sebagai solusi yang sesuai dengan konteks Indonesia yang plural. Menurutnya, 
Pancasila bukan tujuan akhir, melainkan sarana untuk mencapai kesejahteraan dan 
keadilan. 

KH Afifuddin Muhajir juga menekankan bahwa meskipun tidak ada panduan 
spesifik dalam Al-Qur'an dan Hadits tentang sistem pemerintahan, prinsip-prinsip 
universal Islam, seperti maqasid al-shariah, harus diterapkan dalam menjalankan negara. 
Nilai-nilai seperti kesetaraan, keadilan, musyawarah, kebebasan, dan pengawasan rakyat 
menjadi dasar dalam mewujudkan pemerintahan yang ideal7. KH Afifuddin Muhajir 
memiliki pandangan unik tentang hubungan antara agama dan negara, yang berangkat 
dari tafsirannya terhadap Pancasila. Menurut beliau, Pancasila adalah hasil kreatif dari 
para pendiri bangsa dalam merumuskan dasar negara, berfungsi sebagai solusi untuk 
menghindari ekstremisme, baik dari sisi kanan (teokrasi) maupun kiri (sekularisme). 
Dengan demikian, Pancasila berperan sebagai jalan tengah yang mengakomodasi 
keberagaman bangsa Indonesia, yang plural dalam suku, agama, dan budaya. Gagasan ini 
menunjukkan bahwa Pancasila relevan sebagai dasar negara bagi masyarakat yang 
kompleks dan beragam seperti Indonesia, memungkinkan negara untuk tampil modern 
namun tetap berbingkai nilai-nilai religius. Bahkan dikatakan bahwa Pancasila mampu 
mencegah warisan buruk yang disebabkan imperialisme dan kolonialisme, sekaligus 
memfasilitasi perkembangan politik masa depan8. 

KH Afifuddin Muhajir lebih lanjut menjelaskan bahwa esensi sebuah negara dalam 
pandangan Islam bukanlah ghayah atau tujuan akhir, melainkan wasilah atau alat untuk 
mencapai misi yang lebih mulia, yakni kesejahteraan rakyat, kedaulatan, keadilan, dan 
ketuhanan. Dalam hal ini, beliau menegaskan bahwa meskipun tidak ada panduan rinci 

 
3 Abdul Azis Thaba, Islam Dan Negara Dalam Politik Orde Baru (Jakarta: Gema Insani Press, 1996), 41. 
4 Munawir Sjadzali, Islam Dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah Dan Pemikiran (Jakarta: UI Press, 1993), 8-9. 
5 L. Carl Brown, Religion and State: The Muslim Approach to Politics (New York: Columbia University Press, 
2001), 23. 
6 Edi Gunawan, “Relasi Agama Dan Negara; Perspektif Pemikiran Islam,” Kuriositas 11, no. 3 (2007), 111-3. 
7 Afifuddin Muhajir, Fiqh Tata Negara: Upaya Mendialogkan Sistem Ketatanegaraan Islam (Yogyakarta: 
IRCiSoD, 2017), 20. 
8 As’ad Said Ali, Negara Pancasila Jalan Kemaslahatan Berbangsa (Jakarta: LP3ES, 2010), 19. 



 
 

Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 119 

tentang pemerintahan dalam Al-Quran dan Hadits, Islam memiliki prinsip-prinsip 
universal yang bisa menjadi landasan penyelenggaraan negara, yakni maqasid al-shariah. 
Prinsip ini bertujuan memastikan negara berjalan sesuai dengan nilai-nilai etika yang 
menghargai hak-hak masyarakat dan berfungsi sebagai kontrol moral9. Kiai Afifuddin 
menggarisbawahi lima prinsip utama yang harus diterapkan dalam menjalankan negara: 
kesetaraan, musyawarah, keadilan, kebebasan, dan pengawasan rakyat. Prinsip-prinsip 
ini menjadi pijakan penting untuk mewujudkan pemerintahan yang adil dan 
bermartabat10. 

Ketika meninjau perkembangan riset terkini, setidaknya tiga penelitian terdahulu 
telah membuka jalan untuk studi ini. Pertama, karya Qorizah Islamiyah Ningrum dan 
Fajrul Falah dalam Asy-Syari'ah: Jurnal Hukum Islam yang mengkaji konsep Fiqh Tata 
Negara KH Afifuddin Muhajir, khususnya posisi Pancasila sebagai landasan hukum dan 
mekanisme pengangkatan pemimpin.11 Namun, penelitian ini belum menyentuh aspek 
aktualisasi pemikiran tersebut dalam merespons realita kontemporer dan relevansi 
pemikirannya. Kedua, studi Nurul Syalafiyah dan Budi Harianto tentang perspektif Ali 
Abd Al-Raziq yang cenderung sekuleristik12. Meskipun komprehensif dalam menganalisis 
pemisahan agama-negara dalam konteks Mesir, penelitian ini tidak menyentuh model 
simbiosis ala Indonesia dan kelindannya dengan ideologi Pancasila. Ketiga, penelitian 
Kada Rustam yang mengeksplorasi pemikiran Ahmad Hassan, tokoh Persis yang menolak 
formalisasi syariat tapi menerima demokrasi13. Kendati penting, penelitian ini tidak 
membongkar integrasi nilai agama dengan ideologi negara secara sistematis. 

Research gap antara penelitian ini dengan penelitian sebelumnya, sekurang-
kurangnya sebagai berikut. Pertama, belum ada kajian yang menguji relevansi pemikiran 
KH Afifuddin Muhajir dalam menjawab tantangan aktual Indonesia, misalnya menguatnya 
politik identitas, degradasi moral publik, dan kerentanan disintegrasi bangsa. Kedua, 
minimnya penelitian yang menggunakan wawancara langsung dengan sang tokoh 
sebagai sumber primer untuk memahami kontekstualisasi gagasannya14. Ketiga, belum 
terujinya efektivitas model negara sebagai sarana (ad-dawlah wasilah) dalam mencapai 
kesejahteraan di era disrupsi digital. Ketiga gap inilah yang menjadi fondasi kebaruan 
penelitian ini. 

Kajian ini hadir dengan tiga kelebihan yang menjadi keunggulan. Pertama, 
pendekatan kontekstual-empiris melalui wawancara mendalam dengan KH Afifuddin 
Muhajir dan analisis kebijakan mutakhir, sehingga pemikiran fiqh siyasah-nya tidak 
hanya dibaca sebagai teori statis, melainkan alat dinamis untuk menyikapi masalah 
bangsa. Kedua, integrasi berbagai perspektif, teori maqasid al-shariah dalam ushul fikih 
dipadukan dengan konsep social contract dalam ilmu politik dan teori sistem dalam 

 
9 Ibid, 30. 
10 Said Ali, 43. 
11 Qorizha Islamiah Ningrum and Fajrul Falah, “Pemikiran KH. Afifuddin Muhajir Tentang Fikih Tata 
Negara,” Asy-Syari’ah: Jurnal Hukum Islam 8, no. 2 (June 30, 2022): 65–80, 
https://doi.org/10.55210/assyariah.v8i2.778. 
12 Nurul Syalafiyah and Budi Harianto, “Relasi Agama Dan Negara Perspektif Ali Abd Al- Raziq (1888-1966 
M),” ICESS: Education, Constitutional Law, Economics And Management, Sociology 1, no. 1 (December 31, 
2019): 224–32. 
13 Kada Rustam, dkk “Pemikiran Politik Ahmad Hassan: Sebuah Model Relasi Islam Dan Negara,” 
Sophisticated: Jurnal Pemikiran Politik Islam 1, no. 1 (2023): 14–24. 
14 Syahrin Harahap, Metodologi Studi Tokoh Dan Penulisan Biografi (Jakarta: Prenadamedia Group, 2014), 
48. 



 
 

Fiqh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

120 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 

sosiologi, menghasilkan model analisis holistik15. Ketiga, pengembangan konsep 
demokrasi yang berketuhanan sebagai sintesis antara prinsip Islam universal dengan 
ideologi Pancasila, sebuah model yang menolak dikotomi sekuler-teokratis dan 
menawarkan jalan alternatif berbasis kearifan lokal16. 

Urgensi penelitian dalam tataran praktis, utnuk menyediakan solusi moderat bagi 
polarisasi agama-negara yang mengancam keutamaan NKRI, sekaligus memperkuat 
legitimasi Pancasila sebagai common platform semua kelompok. Dalam dimensi 
akademis, kajian ini mengisi celah literatur tentang fiqh siyasah kontemporer melalui 
pendekatan living Islamic law yang responsif terhadap perubahan sosial17. Adapun secara 
strategis, temuan penelitian dapat menjadi referensi kebijakan bagi pemerintah dalam 
merumuskan sistem pemerintahan inklusif untuk merancang regulasi yang menghormati 
hak minoritas, dan membendung infiltrasi ideologi ekstremis transnasional. Pada 
penelitian ini, akan dilakukan analisis tentang pemikiran Afifuddin Muhajir dan 
relevansinya, khususnya dalam konteks kondisi sosial-politik Indonesia. Hal ini penting 
untuk mengetahui, apakah pemikiran pemikiran KH Afifuddin Muhajir relevan dalam 
mengatasi persoalan bangsa di era modern. Oleh karena itu, tujuan penelitian ini adalah 
untuk menganalisis pemikiran KH Afifuddin Muhajir dan relevansinya dalam konteks 
sosial-politik di Indonesia. 

 
 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan studi kepustakaan (library research) dan wawancara 
mendalam (in-depth interview) akan digunakan untuk mengumpulkan data18. Penelitian 
ini bersifat eksplanatif dengan tujuan menggali secara mendalam perspektif KH Afifuddin 
Muhajir dan relevensanya dalam konteks negara Indonesia. Adapun penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif, pendekatan konseptual dan pendekatan pemikiran 
tokoh dengan metode deskriptif-analitis19. Berfokus untuk memahami pemikiran KH 
Afifuddin Muhajir terkait relasi agama dan negara serta relevansinya dalam konteks 
sosial-politik Indonesia.  

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan dengan dua teknik utama, 
yakni studi kepustakaan dan wawancara mendalam. Karya autentik KH Afifuddin Muhajir 
yang penulis jadikan sebagai sumber primer adalah buku berjudul “Fiqh Tata Negara: 
Upaya Mendialogkan Sistem Ketatanegaraan Islam”. Sumber sekunder meliputi jurnal, 
buku, dan dokumen kebijakan yang relevan dengan penelitian ini. Untuk memperdalam 
data dalam penelitian pemikiran tokoh, Syahrin Harahap menjelaskan bahwa diharuskan 
untuk melakukan wawancara terhadap tokoh, apabila tokoh tersebut masih hidup20. 
Sehingga penulis melakukan wawancara langsung dengan KH Afifuddin Muhajir. Penulis 
menggunakan pedoman wawancara semi-terstruktur yang berfokus pada tiga aspek, 

 
15 Jasser Auda, Memahami Maqasid Syariah (Malaysia: PTS Islamika, 2015), 89. 
16 Muhajir, Fiqh Tata Negara: Upaya Mendialogkan Sistem Ketatanegaraan Islam, 201. 
17 Wael B. Hallaq, Shari’a: Theory, Practice, Transformations (Cambridge: Cambridge University Press, 
2009), 512. 
18 Uwe Flick, An Introduction to Qualitative Research (New York: SAGE, 2018), 23-5. 
19 John W. Creswell, Qualitative Inquiry & Research Design: Choosing Among Five Approache (SAGE 
Publications, 2007), 75. 
20 Syahrin Harahap, Metodologi Studi Tokoh Dan Penulisan Biografi (Jakarta: Prenadamedia Group, 2014), 
48. 



 
 

Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 121 

interpretasi Pancasila dalam kerangka maqasid al-shariah, relevansi pemikiran terhadap 
tantangan kontemporer, dan validasi temuan dalam studi kepustakaan21.  

Teknik analisis data dalam penelitian ini menggunkan analisis isi (Content Analysis) 
model Krippendorff melalui tiga tahap22. Pertama, reduksi data. Mengkategorisasi teks 
buku dan transkrip wawancara ke dalam tema kunci. Kedua, display data. Memetakan 
hubungan antar tema menggunakan berbasis coding framework yang relevan dengan 
penelitian ini. Terakhir, Verifikasi untuk menguji konsistensi pemikiran tokoh antar 
sumber (triangulasi data) dan konteks sosio-historis Indonesia. Kesimpulan ditarik 
secara abduktif dengan memadukan teori fiqh siyasah dan wawancara, lalu diuji melalui 
diskusi kelompok terfokus (FGD) bersama ahli hukum tata negara dan pemikir Islam23. 
Penelitian dinyatakan berhasil jika memenuhi empat indicator. Komprehensivitas, 
seluruh dimensi pemikiran KH Afifuddin Muhajir terpetakan secara utuh (tercover dalam 
buku dan wawancara)24. Relevansi, teridentifikasinya model aplikatif pemikiran tokoh 
dengan masalah kontemporer. Validitas Akademik, temuan lolos uji dependability 
(konsistensi logika) dan confirmability (netralitas) melalui review pakar25. 
 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Pemikiran KH Afifuddin Muhajir tentang Fiqh Siyasah 
KH Afifudiin Muhajir berpendapat bahwa munculnya perdebatan mengenai sistem 

ketatanegaraan di kalangan cendekiawan, negarawan, dan agamawan dipicu oleh 
semangat perubahan yang berkembang sebagai respons terhadap imperialisme dan 
kolonialisme Barat setelah runtuhnya kekuasaan Turki Usmani. Perubahan ini juga 
membawa harapan sekaligus tantangan yang menuntut penyelesaian baik secara politis 
maupun akademis, hingga akhirnya diskursus mengenai demokrasi menjadi bagian 
penting dalam berbagai forum. Di Indonesia, diskusi tentang sistem kenegaraan juga 
mencuat, terutama karena secara mayor penduduk di negara ini tidak lain adalah Islam 
serta memiliki keragaman yang sangat tinggi. Demokrasi pun menjadi topik pembahasan 
utama di antara para pendiri bangsa. Setelah melalui perdebatan yang panjang, disepakati 
bahwa demokrasi dan Pancasila akan menjadi landasan ideologi negara. Pancasila 
dirumuskan sebagai solusi untuk menerapkan demokrasi di negara yang majemuk seperti 
Indonesia, dengan pendekatan yang kreatif dan moderat, mengambil jalan tengah antara 
sekularisme dan negara agama. KH Afifuddin menyebut bahwa para pendiri bangsa 
menciptakan konsep kenegaraan yang imajinatif, dengan dasar ketuhanan yang tunggal26. 

Pasca Indonesia merdeka dari penjajahan Belanda dan Jepang, hadirlah Pancasila. 
Menurut Ahmad Syafii Maarif, umat Islam, sebagai mayoritas penduduk, merasa bahwa 
kemerdekaan Indonesia adalah puncak dari ajaran tauhid yang mereka anut, sebuah nilai 
monoteistik yang tercermin dalam ideologi negara. Umat Islam memandang 
kemerdekaan dengan sangat luhur, karena Pancasila mengandung ajaran tersebut, 

 
21 Linda Dale Bloomberg and Marie Volpe, Completing Your Qualitative Dissertation: A Road Map From 
Beginning to End (California: SAGE Publications, 2018), 177. 
22 Klaus Krippendorff, Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (California: SAGE Publications, 
2004), 89. 
23 Joseph A. Maxwell, Qualitative Research Design: An Interactive Approach: An Interactive Approach  
(California: SAGE, 2013), 122. 
24 Creswell, Qualitative Inquiry & Research Design: Choosing Among Five Approache, 201. 
25 Yvonna S. Lincoln and Egon G. Guba, Naturalistic Inquiry (California: SAGE, 1985), 289. 
26 Muhajir, 22. 



 
 

Fiqh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

122 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 

sehingga mereka dengan penuh semangat patriotisme dan nasionalisme siap 
mempertahankan kemerdekaan negara27. Semangat ini juga terlihat dalam peristiwa 
Resolusi Jihad yang dirilis oleh Nahdlatul Ulama pada 22 Oktober 1945, yang kini 
diperingati sebagai Hari Santri Nasional. Resolusi ini dikeluarkan sebagai respons 
terhadap kembalinya penjajah ke Indonesia dan merupakan seruan untuk berjihad demi 
mempertahankan kemerdekaan. Umat Islam yang mayoritas di Indonesia merespons 
dengan penuh semangat, mengingat penderitaan yang mereka alami selama masa 
penjajahan, dan menjadi garda terdepan dalam mempertahankan kemerdekaan negara. 

Syafii Maarif berpendapat, keimanan yang bersifat universal tersermin dalam 
keummatan. Dalam pandangan ini, hubungan antar manusia adalah perwujudan ukhwah 
yang secara luas atau persaudaraan universal. Ajaran agama yang mencakup semua aspek 
kehidupan, berbeda dengan pandangan sekuler Barat yang memisahkan agama dari 
kehidupan publik diyakini oleh umat Islam. Bagi Muslim, politik tidak bisa dipisahkan dari 
keimanan, sehingga politik harus diorientasikan pada kemaslahatan, moralitas, dan 
kesejahteraan28. Dalam konteks Indonesia, mayoritas Muslim menghadapi dua fenomena 
sosiologis yang berbeda, bahkan bertentangan. Di satu sisi, partai politik dan organisasi 
Islam diharapkan oleh sebagian masyarakat Muslim. Sementara di sisi lain, ada yang 
terpengaruh oleh pandangan sekuler Barat, yang membatasi politik hanya pada urusan 
duniawi dan memisahkan agama dari politik. Fenomena ini dapat menimbulkan benturan 
jika konsep politik tidak digunakan dengan tepat29. Meskipun kedua pandangan ini 
bertentangan, Indonesia telah mencapai konsensus melalui Pancasila, yang menjadi 
landasan politik dan ketatanegaraan. Pancasila dianggap unik karena mampu 
menyatukan dua paradigma tersebut dan menjadi landasan moderat yang sesuai dengan 
keragaman sosial Indonesia. 

Menurut KH Afif, negara bukanlah tujuan akhir, melainkan sarana untuk mencapai 
kesejahteraan dan kemakmuran yang didasarkan pada asas ketuhanan dan keadilan30. 
Oleh karena itu, Al-Qur'an tidak secara rinci membahas sistem ketatanegaraan, melainkan 
hanya memberikan prinsip-prinsip umum seperti keadilan, musyawarah, persamaan, dan 
kebebasan. Dengan demikian, umat diberikan kebebasan untuk mengatur sistem negara, 
asalkan tetap mengacu pada prinsip-prinsip Islam. Negara memiliki dua fungsi utama 
menurut pandangan Islam, yaitu melindungi agama dan mengatur urusan duniawi. 
Negara yang melaksanakan kedua fungsi ini, meskipun tidak secara tegas disebut sebagai 
negara Islam, dapat dianggap demikian karena berfokus pada kesejahteraan masyarakat. 
Di Indonesia Pancasila bukanlah hukum syariat, namun nilai-nilainya tidak bertentangan 
dengan ajaran Islam. Sila pertama, Ketuhanan Yang Maha Esa, sejalan dengan konsep 
tauhid dalam Islam. Pancasila berperan sebagai perekat dalam masyarakat yang 
majemuk, dan para penyusun Pancasila diperkirakan telah mempertimbangkan prinsip-
prinsip Islam dalam proses penyusunannya31. 

Terkait hubungan antara hukum positif dan hukum syar’i, terdapat dua pandangan. 
Pertama, hukum positif tidak bisa disebut hukum syariat meskipun isinya serupa. Kedua, 
hukum positif yang sesuai dengan syariat dapat dipandang setara karena memiliki makna 
dan esensi yang sama. Kiai Afif mendukung pandangan kedua sebagai pendekatan yang 

 
27 Ahmad Syafii Maarif, Percaturan Islam Dan Politik (Yogyakarta: IRCiSoD, 2021), 28. 
28 Syafii Maarif, 29. 
29 Syafii Maarif, 30. 
30 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 23. 
31 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 29. 



 
 

Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 123 

realistis dalam merespons dinamika politik, terutama terkait penerapan syariat32. 
Berdasarkan pandangan ini, Pancasila dan peraturan yang sejalan dengan syariat bisa 
dianggap bagian dari hukum Islam. Namun, Kiai Afif menggarisbawahi bahwa banyak 
peraturan di Indonesia yang diadopsi dari negara lain. Ia mendorong "Indonesianisasi" 
peraturan agar lebih sesuai dengan konteks nasional, mirip dengan pendekatan 
"Mesirisasi" yang dilakukan di Mesir. 

Pada era modern, sistem pemerintahan berbasis demokrasi telah menjadi model 
yang lazim diadopsi oleh berbagai negara di seluruh dunia. Konsep demokrasi sendiri 
sudah dikenal sejak zaman kuno, bahkan sebelum kalender Masehi digunakan. Sistem ini 
pertama kali muncul di Yunani kuno, khususnya di kota Athena, di mana masyarakat 
mulai menerapkan prinsip-prinsip demokrasi sekitar lima abad sebelum Masehi. 
Cleisthenes, seorang pemimpin di Athena, sering disebut sebagai bapak demokrasi karena 
perannya yang signifikan dalam memperkenalkan sistem tersebut33. 

Demokrasi memiliki ciri khas berupa penghargaan terhadap kedaulatan rakyat. 
Dalam sistem ini, rakyat memegang peran penting dalam proses pemerintahan, termasuk 
dalam mengontrol, mengawasi, menasihati, mengevaluasi, hingga mengkritik pemimpin 
yang sedang berkuasa. Inilah keunggulan utama demokrasi, yaitu partisipasi aktif rakyat 
dalam pemerintahan yang dijamin hak dan kewajibannya34. Dalam perspektif Islam, 
demokrasi tidak hanya bertujuan menciptakan kesejahteraan, tetapi juga membuka 
peluang bagi terwujudnya amar makruf nahi mungkar, yaitu ajaran untuk menyerukan 
kebaikan dan mencegah kemungkaran. Melalui sistem demokrasi, hubungan antara 
masyarakat dan pemerintah, serta di antara para pemimpin, dapat menciptakan tradisi 
saling mengingatkan demi perbaikan kinerja pemerintahan. Amar makruf nahi mungkar 
menjadi pilar penting dalam agama Islam, karena praktik ini mendukung terwujudnya 
tujuan kenabian35. Islam menekankan bahwa tradisi amar makruf nahi mungkar 
merupakan bagian dari keimanan yang harus melekat pada setiap mukmin. Keberhasilan 
tradisi ini akan semakin terasa jika didukung oleh kekuasaan, di mana para pemimpin 
dapat menggunakan otoritas mereka untuk menguatkan perintah dalam menjalankan 
kebaikan dan mencegah kemungkaran. Hal ini selaras dengan firman Allah dalam Al-
Qur’an, surat at-Taubah ayat 71, yang menegaskan pentingnya praktik amar makruf nahi 
mungkar di kalangan umat beriman. 

 

رِ 
َ
ك
ْ
مُن
ْ
 عَنِ ال

َ
هَوْن

ْ
مَعْرُوْفِ وَيَن

ْ
 بِال

َ
مُرُوْن

ْ
 يَأ
ٍۘ
ءُ بَعْض 

ۤ
وْلِيَا

َ
هُمْ ا

ُ
 بَعْض

ُ
ت

ٰ
مِن
ْ
مُؤ

ْ
 وَال

َ
وْن

ُ
مِن
ْ
مُؤ

ْ
 وَال

 
Ayat tersebut menekankan pentingnya saling menasihati dan mengingatkan antar 
individu dalam masyarakat.36 Budaya ini harus terus dipelihara tanpa memandang status, 
baik nasihat dari yang lemah kepada yang kuat maupun sebaliknya. Dalam konteks 
demokrasi, nasihat dapat datang dari rakyat kepada penguasa atau dari penguasa kepada 
rakyat.  

 
32 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 30-1. 
33 Ahmad Zaini, “Demokrasi: Pemerintahan Oleh Rakyat Dan Mayoritas,” AL-AHKAM: Jurnal Hukum, Sosial 
Dan Keagamaanurnal Hukum, Sosial Dan Keagamaan 12, no. 2 (2018), 28-9. 
34 Dadang Supardan, “Sejarah Dan Prospek Demokrasi,” SOSIO DIDAKTIKA: Social Science Education Journal 
2, no. 2 (2015), 126. 
35 Muhajir, Fiqh Tata Negara,109. 
36 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an Dan Terjemahannya (Jakarta, 2019). 



 
 

Fiqh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

124 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 

Kritik dan nasihat sangat penting, mengingat manusia rentan terhadap kesalahan. 
Dalam negara yang baik, seorang pemimpin harus memiliki jiwa besar untuk menerima 
kritik sebagai bagian dari upaya memperbaiki diri. Pemimpin yang bijak adalah mereka 
yang terbuka terhadap masukan, sebagaimana contoh dari Sayyidina Abu Bakar dan 
Sayyidina Umar, yang menerima kritik dengan lapang dada dan menganggapnya sebagai 
upaya untuk kebaikan bersama. Budaya saling mengingatkan ini memerlukan keberanian 
bagi pemberi kritik dan kesabaran bagi penerimanya, terutama bagi pemimpin yang 
memiliki kewibawaan, namun tetap harus terbuka terhadap kritik yang membangun. 
Pemimpin yang menutup diri dari kritik dapat berisiko menjadi otoriter, seperti yang 
terjadi pada penguasa lalim di masa lalu37.  

Islam sendiri telah meletakkan dasar demokrasi sejak masa khilafah Rasyidah, di 
mana budaya kritik dan nasihat sudah menjadi bagian dari pemerintahan. Dalam sistem 
ini, konsep kontrak sosial antara rakyat dan pemimpin, yang dalam Islam dikenal sebagai 
baiat, menekankan bahwa pemimpin harus menjalankan amanah dan menegakkan 
keadilan. Prinsip ini sejalan dengan gagasan kontrak sosial yang diperkenalkan oleh filsuf 
Barat seperti Thomas Hobbes, John Locke, dan Jean-Jacques Rousseau, yang menyatakan 
bahwa pemerintahan yang ideal harus didasarkan pada konsensus dan keadilan38. 

Sementara itu, negara yang berdiri di atas dasar kontrak sosial mewajibkan warga 
negaranya untuk berkomitmen pada perjanjian tersebut guna menciptakan kehidupan 
bernegara yang lebih baik. Di Indonesia, warga negara memiliki kewajiban untuk 
mematuhi Pancasila, Undang-Undang Dasar, serta peraturan yang mendukung 
kesejahteraan umum atau setidaknya menghindari kerugian. Adapun kontrak sosial di 
Indonesia, yang terwujud dalam bentuk undang-undang dan regulasi, harus diikuti 
selama membawa maslahat, meskipun tidak selalu sesuai dengan syariat, asalkan tidak 
bertentangan dengannya. Kiai Afif menegaskan bahwa menaati perintah pemimpin yang 
membawa kebaikan merupakan kewajiban, bahkan jika hal tersebut menyangkut aturan 
yang tidak secara langsung disebutkan dalam Al-Qur'an atau Sunnah, seperti peraturan 
lalu lintas dan kewajiban membayar pajak39. 

 
2.  Pemikiran KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya di Indonesia 

KH Afifuddin Muhajir memiliki gagasan bahwa pemerintahan suatu negara 
didasarkan pada sumber-sumber primer Islam. Menurutnya, negara bukanlah tujuan 
akhir, melainkan sarana untuk mencapai kesejahteraan masyarakat, baik secara lahir 
maupun batin. Negara didirikan dengan tujuan menciptakan kemakmuran dan 
kesejahteraan yang berlandaskan asas ketuhanan dan keadilan40. 

KH Afif menyoroti bahwa Al-Qur’an tidak mengatur secara rinci tentang sistem 
pemerintahan, tetapi memberikan prinsip-prinsip umum seperti keadilan, musyawarah, 
kesetaraan, dan kebebasan. Oleh karena itu, pemilihan sistem pemerintahan diserahkan 
kepada ijtihad para pendiri negara, dengan tujuan agar negara berfungsi sebagai alat 
untuk mewujudkan kemaslahatan masyarakat, disesuaikan dengan konteks sosial yang 
berlaku41. 

 
37 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 111. 
38 George Ritzer, Teori Sosiologi: Dari Sosiologi Klasik Sampai Perkembangan Terakhir Postmodern  
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012), 125. 
39 Afifuddin Muhajir, Fath Al-Mujib al-Qarib (Stubondo: Ibrahimy Press, 2015), 45. 
40 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 23. 
41 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 23-4. 



 
 

Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 125 

 
 

Gambar 1. Dalil Pemerintahan dalam Al-Qur'an (Pemikiran KH Afifuddin Muhajir, 
Ilustrasi Penulis) 

 
 Penjelasan dalam gambar tersebut menunjukkan bahwa pemikiran KH Afifuddin 

tentang sistem pemerintahan mencerminkan pendekatan moderat terhadap agama. Ia 
menekankan bahwa pandangannya sejalan dengan prinsip-prinsip universal dalam Al-
Qur’an, yang tidak memberikan panduan detail mengenai sistem pemerintahan. Dalam 
wawancara yang penulis lakukan dengan KH Afifuddin Muhajir di Situbondo, beliau 
menyampaikan pandangan yang mendalam mengenai prinsip-prinsip pemerintahan 
dalam perspektif Islam, yang berakar dari nash Al-Qur’an. KH Afifuddin menegaskan 
bahwa terdapat lima prinsip utama yang menjadi dasar dalam sistem ketatanegaraan 
yang ideal, yaitu keadilan, kebebasan, kesetaraan, permusyawaratan, dan kontrol rakyat. 

 
“Yang pertama al-Adalah keadilan, yang kedua adalah al-Hurriyah kebebasan, yang 
ketiga al-Musyawa kesetaraan, yang keempat al-Insyirah permusawaratan, yang 
kelima itu kontrol rakyat.”42 
 
Menurut KH Afifuddin Muhajir, kelima prinsip ini yang menjadi dasar referensi saat 

Menyusun bukunya yang berjudul “Fiqh Tata Negara” itu. Dalam proses penulisan 
tersebut, KH Afifuddin melakukan kajian mendalam dan menemukan sebuah konklusi 
yang signifikan -kelima prinsip yang terkandung dalam Al-Qur’an tersebut sejatinya 
memiliki keselarasan yang luar biasa dengan prinsip-prinsip demokrasi yang dianut di 
berbagai belahan dunia. Demokrasi Pancasila dalam perspektif KH Afifuddin, kelima 
prinsip yang ada di dalam al-Qur’an ini sama persis dengan prinsip demokrasi. Adapun 
demokrsi Pancasila dengan kelima silanya, semua sudah mewakili kelima prinsip 
ketatanegaraan dalam Islam. 

 
“Itu prinsip-prinsip ketatanegaraan dalam Islam yang saya tulis dalam buku itu. 
Prinsip-prinsip itu persis dengan prinsip-prinsip demokrasi, dan prinsip demokrasi 
kayak itu sudah, musyawarah, keadilan, kesetaraan, kebebasan, kontrol sosial itu 
terutama”43. 
 
Pernyataan KH Afifuddin Muhajir mengenai prinsip-prinsip ketatanegaraan dalam 

Islam yang ia tulis dalam bukunya menunjukkan adanya hubungan yang erat antara 
 

42 Wawancara dengan KH Afifuddin Muhajir di Situbondo pada tanggal 07 Januari 2024  
43 Wawancara dengan KH Afifuddin Muhajir di Situbondo pada tanggal 07 Januari 2024 



 
 

Fiqh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

126 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 

ajaran Islam dan prinsip-prinsip demokrasi modern. Beliau menekankan bahwa lima 
prinsip yang menjadi dasar ketatanegaraan dalam Islam yaitu keadilan, kebebasan, 
kesetaraan, permusyawaratan, dan kontrol social tidak hanya relevan dalam konteks 
agama, tetapi juga sejalan dengan nilai-nilai demokrasi yang diakui secara luas. 

Prinsip pertama, keadilan, adalah nilai fundamental yang menjadi pilar dalam setiap 
sistem pemerintahan. Dalam konteks Islam, keadilan mencakup penegakan hukum yang 
adil dan perlakuan yang setara terhadap semua individu tanpa memandang status sosial 
atau ekonomi. Dalam demokrasi, keadilan juga menjadi dasar untuk menciptakan 
masyarakat yang harmonis dan berkeadilan44. 

Kedua, kebebasan mengacu pada hak setiap individu untuk memiliki kebebasan 
dalam berpikir, berbicara, dan beraktivitas. Dalam Islam, kebebasan ini diakui selama 
tidak melanggar hak orang lain, mirip dengan prinsip kebebasan dalam demokrasi yang 
menekankan perlunya melindungi hak asasi manusia45. 

Ketiga, kesetaraan, merupakan prinsip yang menegaskan bahwa setiap individu 
memiliki hak yang sama dalam proses pengambilan keputusan. Dalam Islam, hal ini 
diartikan sebagai penghormatan terhadap martabat setiap manusia, sedangkan dalam 
demokrasi, kesetaraan mencakup partisipasi yang sama dalam proses politik46. 

Prinsip keempat, permusyawaratan, merupakan sebuah metode pengambilan 
keputusan yang sangat ditekankan dalam ajaran Islam. Melalui musyawarah, keputusan 
diambil berdasarkan diskusi dan pertimbangan dari berbagai pihak, menciptakan rasa 
memiliki di kalangan anggota masyarakat. Ini sejalan dengan praktik demokrasi, di mana 
musyawarah dan dialog menjadi kunci dalam mencapai konsensus47. 

Terakhir, kontrol social merupakan sebuah prinsip yang menjamin bahwa 
pemerintah bertanggung jawab kepada rakyat. Dalam Islam, ini berarti adanya 
mekanisme pengawasan yang memungkinkan masyarakat untuk menuntut 
pertanggungjawaban dari pemimpin mereka. Dalam kerangka demokrasi, kontrol sosial 
juga penting untuk memastikan transparansi dan akuntabilitas pemerintahan48. 

Dengan demikian, KH Afifuddin menyampaikan bahwa prinsip-prinsip 
ketatanegaraan dalam Islam tidak hanya relevan dalam konteks keagamaan, tetapi juga 
dapat diintegrasikan dengan prinsip-prinsip demokrasi yang telah ada. Hal ini 
menunjukkan bahwa nilai-nilai Islam dapat memberikan kontribusi yang signifikan 
dalam membangun sistem pemerintahan yang adil, transparan, dan responsif terhadap 
kebutuhan rakyat. 

Pada konteks Indonesia, KH Afif memandang Pancasila sebagai ideologi yang tidak 
bertentangan dengan syariat Islam, bahkan sejalan dengan prinsip-prinsipnya. Menurut 
KH Afifuddin, Pancasila memenuhi ketentuan syariat49. Pertama, Pancasila yang 
menekankan “Ketuhanan Yang Maha Esa” dianggap sejalan dengan konsep tauhid dalam 
Islam dalam sila pertama, sebagaimana ditegaskan dalam surat al-Ikhlas yang 

 
44 Harun Nasution, Islam Dan Keadilan Sosial: Perspektif Fiqh (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2018). 
45 Yusuf Al-Qaradawi, Islam Dan Hak Asasi Manusia. (Jakarta: Mizan, 2005) (Jakarta: Mizan, 2005), 78-9. 
46 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, The Concept of Education in Islam: A Framework for an Islamic 
Philosophy of Education (Dar Ul Thaqafah, 2023), 45. 
47 Ibrahim Amin, Musyawarah: The Islamic Concept of Consultation. (Jakarta: Pustaka Alvabet, 2015 (Jakarta: 
Pustaka Alvabet, 2015), 23. 
48 Muhammad Sulaiman, Islam Dan Demokrasi: Menggagas Model Pemerintahan Berbasis Syariah 
(Yogyakarta: LKiS, 2016), 88. 
49 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 29. 



 
 

Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 127 

menjelaskan keesaan Allah. Ini mencerminkan kesamaan pandangan tentang 
monoteisme antara Pancasila dan ajaran Islam. 

Kedua, konsep keadilan dalam Pancasila, yang tercermin pada sila kedua, 
“Kemanusiaan yang adil dan beradab,” serta sila kelima, “Keadilan sosial bagi seluruh 
rakyat Indonesia,” sejalan dengan prinsip keadilan dalam Al-Qur’an. Dalam ajaran Islam, 
keadilan merupakan nilai yang sangat penting, dan banyak ayat Al-Qur’an menekankan 
perintah bagi umat untuk bersikap adil. Prinsip ini menjadi landasan yang, menurut KH 
Afif, menghubungkan Pancasila dengan syariat Islam.50 Misalnya sebagaimana penjelasan 
berikut: 

 

 وَاِذاَ حَكَمْتمُْ بَيْنَ النَّاسِ انَْ تحَْكُمُوْا باِلْعَدْلِ 
 
Dalam surat an-Nisaa’ dijelaskan bahwa apabila hendak memutuskan suatu hukum, maka 
harus diputuskan secara adil. Selanjutnya, dalam surat al-Maidah ayat 8 dijelaskan bahwa 
janganlah kebencian terhadap suatu kaum medorong untuk berlaku tidak adil. 

 
Penjelasan mengenai dalil tersebut menekankan bahwa Islam sangat 

menitikberatkan pentingnya keadilan, terutama dalam penegakan hukum. Keadilan harus 
diwujudkan dalam kehidupan sosial, di mana setiap individu harus diperlakukan sama di 
hadapan hukum. Artinya, siapa pun yang melanggar hukum harus menerima hukuman 
tanpa diskriminasi, sementara individu yang berintegritas layak mendapatkan 
pengakuan dan penghargaan. Keadilan ini harus meliputi semua aspek kehidupan 
manusia. 

Selanjutnya, prinsip musyawarah yang dijelaskan dalam Al-Qur’an sejalan dengan 
sila keempat Pancasila, yaitu “Kerakyatan yang dipimpin oleh hikmat kebijaksanaan 
dalam permusyawaratan perwakilan.” Kata “permusyawaratan” menggambarkan 
karakter bangsa Indonesia yang menyelesaikan persoalan melalui musyawarah. Prinsip 
musyawarah ini mencerminkan partisipasi rakyat dalam proses pengambilan keputusan, 
yang sejalan dengan nilai-nilai Islam dan Pancasila51. Pernyataan ini menegaskan bahwa 
Pancasila mengandung nilai-nilai yang sesuai dengan syariat Islam. KH Afifuddin 
berpendapat bahwa prinsip-prinsip dalam Pancasila sangat selaras dengan ajaran Islam. 
Al-Qur’an juga memuat sejumlah ayat yang mengangkat pentingnya musyawarah, 
termasuk ayat-ayat yang secara jelas memerintahkannya. Sebagai contoh, terdapat ayat 
yang menekankan pentingnya musyawarah sebagai berikut: 

 

 وَشَاوِرْهمُْ فىِ الَْْمْرِ 
 

Ayat dalam QS Ali Imran 3: 159 yang berbunyi “...Bermusyawarahlah kalian dalam suatu 
persoalan...”52 awalnya ditujukan kepada Nabi Muhammad. Perintah ini menegaskan 
pentingnya musyawarah baik bagi Rasulullah sebagai pemimpin umat Muslim maupun 
sebagai individu. Ayat ini menunjukkan bahwa perintah untuk bermusyawarah berlaku 

 
50 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 47. 
51 Bentuk Penerapan Sila Ketiga Pancasila dalam UUD 1945 
“Https://Www.Hukumonline.Com/Berita/a/Wujud-Penerapan-Sila-Ketiga-Pancasila-
Lt62722181411ea/?Page=2 Diakses Pada Tanggal 11 November 2023.,” n.d. 
52 Kemenag RI, Al-Qur’an Dan Terjemahannya. 



 
 

Fiqh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

128 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 

bagi seluruh umat, terutama bagi mereka yang memiliki posisi kepemimpinan, sebagai 
bagian dari praktik kepemimpinan yang adil dan bijaksana. 

 
Meskipun terdapat perdebatan di antara para ulama mengenai jenis-jenis persoalan 

yang seharusnya diselesaikan melalui musyawarah, perdebatan ini muncul akibat sifat 
umum dari istilah “al-Amri.” Namun, KH Afif menekankan bahwa isu-isu yang perlu 
diselesaikan melalui musyawarah mencakup baik masalah keagamaan maupun masalah 
duniawi. Masalah duniawi tersebut meliputi aspek-aspek politik, sosial, ekonomi, budaya, 
dan berbagai persoalan keduniaan lainnya. Isu-isu yang bersifat ijtihadiyah perlu dibahas 
melalui musyawarah, berbeda dengan isu-isu yang telah memiliki ketentuan hukum yang 
jelas53. 

Keempat, prinsip kesetaraan yang terdapat dalam nash al-Qur’an selaras dengan 
Pancasila. Sila ketiga, yang berbunyi “persatuan Indonesia,” menekankan pentingnya 
kesetaraan dalam mengharmonisasikan keberagaman bangsa Indonesia. Persatuan yang 
dimaksud dalam sila ini berarti penggabungan berbagai corak dan ragam menjadi satu 
kesatuan. Masyarakat Indonesia, meskipun beragam dalam bahasa, budaya, suku, dan 
etnis, tetap dianggap setara dalam kerangka kebangsaan Indonesia. 

Di sisi lain, ajaran Islam juga menekankan kesetaraan di antara umat manusia, yang 
didasarkan pada keyakinan bahwa semua manusia, baik laki-laki maupun perempuan, 
berasal dari keturunan Adam. Dengan demikian, setiap individu harus dipandang setara 
tanpa memandang jenis kelamin. Hal ini ditegaskan oleh Allah dalam salah satu firman-
Nya: 

 

خَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبثََّ مِنْ هُمَا رِجَالْا  احِدةٍَ وَّ نْ نَّفْسٍ وَّ ٰٓايَُّهَا النَّاسُ اتَّقوُْا رَبَّكُمُ الَّذِيْ خَلقَكَُمْ م ِ ي 

نِسَاۤءا  ا وَّ  كَثِيْرا
 
Ayat dalam QS an-Nisaa’ 4: 1 menegaskan pentingnya kesetaraan antar umat manusia, 
dengan firman-Nya yang berbunyi: “Wahai manusia, bertakwalah kamu sekalian kepada 
Tuhanmu yang telah menciptakanmu dari satu jiwa yang sama (Adam). Dan dari jiwa 
tersebut Dia menciptakan pasangannya dan menganak-pinakkan dari kedua pasangan itu 
keturunan laki-laki dan perempuan yang banyak...”54.  

 
Interpretasi dari ayat ini diperkuat oleh dua sabda Rasulullah, yang dapat dilihat 

sebagai berikut: “Manusia adalah anak keturunan Nabi Adam AS, dan Allah SWT 
menciptakan Nabi Adam AS dari tanah” (HR. Tirmidzi) dan “Manusia itu sama rata seperti 
gigi sisir” (HR. Muslim)55. Beberapa dalil ini menunjukkan bahwa semua manusia 
memiliki derajat, kewajiban, dan hak yang setara. Aspek-aspek seperti warna kulit, ras, 
status sosial, keturunan, dan kekayaan tidak boleh dijadikan alasan untuk 
mengunggulkan satu individu atas yang lainnya. Dalam ajaran Islam, memberikan 
keistimewaan berdasarkan faktor-faktor tersebut tidak dibenarkan dan bertentangan 
dengan prinsip akidah. Keistimewaan dalam Islam hanya ditentukan oleh ketaqwaan dan 

 
53 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 53-54. 
54 Al-Qur’an dan Terjemahan 
55 Nurliana Nurliana, “Metode Istinbath Hukum Muhammad Ibn Ismail Al-Shan’ani Dalam Kitab Subul Al-
Salam,” Al-Fikra : Jurnal Ilmiah Keislaman 5, no. 2 (July 28, 2017): 132–74, 
https://doi.org/10.24014/af.v5i2.3772, lihat juga Muhammad bin Islmail bin Shalah ash-Shan’ani, Subul as-
Salam, juz II (tanpa kota: Dar al-Hadits), 189. 



 
 

Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 129 

prestasi. Penjelasan ini menegaskan bahwa prinsip kesetaraan yang terdapat dalam nash 
al-Qur'an mengenai pemerintahan telah diinternalisasi dalam Pancasila. 

Kelima, prinsip kebebasan yang terkandung dalam nash al-Qur’an selaras dengan 
Pancasila, terutama yang tercermin dalam sila kedua. Sila yang berbunyi “kemanusiaan 
yang adil dan beradab” menggambarkan inti dari kebebasan itu sendiri. Tujuan dari sila 
ini adalah untuk mewujudkan cita-cita kemanusiaan yang adil dan beradab bagi semua 
orang. Dalam praktiknya, ini berarti bahwa setiap warga negara Indonesia memiliki hak 
dan kewajiban yang setara. Kebebasan ini mencakup interaksi antara individu dengan 
Tuhan, sesama, negara, dan masyarakat. Setiap individu di Indonesia berhak untuk 
menyampaikan pendapat dan haknya tanpa melupakan tanggung jawabnya sebagai 
warga negara. UUD menjamin kebebasan dan kemerdekaan dalam kehidupan 
berbangsa.56. 

Dalam perspektif ajaran Islam, KH Afif menegaskan dalam karyanya bahwa 
kebebasan merupakan hak yang melekat pada setiap manusia. Kebebasan adalah bagian 
dari sifat manusia sebagai makhluk yang dianugerahi keistimewaan dan kemuliaan oleh 
Allah SWT. Kemuliaan yang diberikan oleh Allah SWT ini ditegaskan dalam Al-Qur’an 
sebagaimana berikut: 

 

دمََ  مْناَ بنَيِْٰٓ ا   وَلقََدْ كَرَّ
Dalam Al-Qur’an, Allah berfirman: “Sungguh kami telah muliakan anak keturunan Adam…” 
(QS. al-Israa’, 17: 70). Hal ini menekankan bahwa setiap manusia, sebagai keturunan 
Adam, memiliki martabat dan kehormatan yang tinggi. Sayyidina Ali bin Abi Thalib RA 
juga menegaskan pentingnya kebebasan dengan mengatakan, “Janganlah kamu menjadi 
hamba orang lain karena Allah menciptakan kamu dalam keadaan merdeka.” Pernyataan 
ini menggambarkan bahwa setiap individu memiliki hak untuk bebas dan tidak terikat 
pada penghambaan kepada sesama manusia57. 

 
Sebagai umat Islam, setiap orang mengakui bahwa tidak ada Tuhan selain Allah. 

Pernyataan ini merupakan syarat dasar bagi setiap Muslim dan berfungsi sebagai 
deklarasi yang membebaskan manusia dari belenggu penghambaan kepada makhluk, 
sehingga pengabdian hanya ditujukan kepada Allah semata. 

Ajaran Islam melalui syariatnya memberikan ruang bagi kebebasan manusia dalam 
berbagai aspek, termasuk beragama, berpikir, dan mengekspresikan pendapat di 
hadapan publik. Meskipun kebebasan ini cukup luas, ada beberapa batasan yang perlu 
diperhatikan.58 Pertama, ebebasan yang dimiliki tidak boleh merusak harkat dan 
martabat manusia sebagai makhluk yang terhormat. Kedua, kebebasan tidak boleh 
mengganggu hak orang lain. Ketiga, semua tindakan harus mematuhi aturan yang berlaku, 
baik yang disepakati bersama maupun yang ditetapkan dalam syariat. Dalam ranah 
hukum, terdapat batasan bagi warga negara saat menjalankan hak dan kewajibannya. 
Pembatasan ini diatur dalam Undang-Undang No. 39 Tahun 1999, terutama di Pasal 70 
yang menyatakan bahwa: “Dalam menjalankan hak dan kewajiban, setiap orang wajib 
tunduk kepada pembatasan yang ditetapkan oleh undang-undang dengan maksud untuk 
menjamin pengakuan serta penghormatan atas hak dan kebebasan orang lain untuk 

 
56 Pemerintah RI, “Undang-Undang Dasar Republik Indonesia 1945 Pasal 28. Kemudian Diperjelas Dalam 
UUD NRI Tahun 1945 Pasal 28E Ayat 3,” n.d. 
57 Muhammad bin al-Husain Ibnu Hamdun, At-Tadzkirah al-Hamduniyyah (Beirut: Dar Shadir, 1417 H), 151. 
58 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 57. 



 
 

Fiqh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

130 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 

memenuhi tuntutan yang adil sesuai dengan pertimbangan moral, keamanan, dan 
ketertiban umum dalam suatu masyarakat demokratis.”59 

Di Indonesia, secara prinsip, baik negara maupun penguasa harus memberikan 
ruang bagi kebebasan. Kebebasan ini mencakup implementasi dalam aspek keagamaan, 
politik, sosial budaya, dan pemikiran, asalkan tidak bertentangan dengan aturan yang 
berlaku. Dari sudut pandang penulis, gagasan KH Afif sangat relevan dalam konteks 
sistem ketatanegaraan Indonesia yang menjadikan Pancasila sebagai dasar dan falsafah 
negara.60 

 
Gambar 2. Revensi dan kesesuaian Pancasila dengan Al-Qur'an (pemikiran KH Afifuddin 

Muhajir, Ilustrasi Penulis) 
 
Gambar 2 ini menjelaskan keterkaitan antara nilai-nilai Pancasila dan pemikiran KH 

Afif. Pemikiran KH Afif mengenai interaksi antara agama dan negara dalam tulisannya 
sangat relevan dengan situasi di Indonesia. Oleh karena itu, banyak karyanya yang 
mengadvokasi Pancasila sebagai landasan filosofi negara. Dalam konteks kehidupan 
berbangsa dan bernegara di Indonesia, agama tidak dianggap sebagai penghalang bagi 
pemerintahan. Sejarah Indonesia yang panjang menunjukkan bahwa agama senantiasa 
mendukung keberadaan negara. Beberapa fakta mengindikasikan bahwa organisasi-
organisasi besar yang mewakili Islam juga turut mendukung keberlangsungan negara. 
Penulis mengidentifikasi setidaknya dua peristiwa bersejarah yang signifikan dalam 
memperkuat dukungan agama terhadap negara di Indonesia, yaitu fenomena Resolusi 
Jihad dan penerimaan asas tunggal Pancasila. 

Pertama, fenomena yang berkaitan dengan Resolusi Jihad, yang kini diperingati 
sebagai Hari Santri Nasional, mencerminkan peran signifikan Nahdlatul Ulama (NU)61 
dalam sejarah perjuangan Indonesia. Meskipun Indonesia telah merdeka secara de facto 

 
59 Pemerintah RI, “Undang-Undang No. 39 Tahun 1999 Tentang Hak Asasi Manusia Pasal 70.,” 1999. 
60 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 57 
61 Nahdlatul Ulama (NU) adalah organisasi massa keagamaan Islam yang berakar di Indonesia. Didirikan 
pada 31 Januari 1926 (16 Rajab 1344 Hijriah) oleh Hadratus Syaikh KH. Hasyim Asya’ari, NU telah berjalan 
sejak sebelum Indonesia meraih kemerdekaan. Hingga saat ini, NU memiliki anggota sekitar 150 juta, 
menjadikannya sebagai salah satu organisasi keagamaan terbesar di dunia. 

Sila Pertama: 
Tauhid

Sila Kelima: 
Keadilan

Sila 
Keempat: 

Musyawarah

Sila Ketiga: 
Kesetaraan

Sila Kedua: 
Keadilan



 
 

Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 131 

dan de jure, Belanda kembali menginvasi, memicu gejolak perlawanan di berbagai daerah. 
Untuk merespons kondisi ini, NU mengadakan rapat antara para ulama dari Jawa dan 
Madura pada 21-22 Oktober 1945 di kantor pengurus besar NU di Surabaya62. 

Resolusi Jihad tidak hanya bertujuan untuk mempertahankan agama, tetapi juga 
untuk melindungi negara yang baru saja merdeka. Dampaknya sangat besar, memotivasi 
banyak elemen bangsa untuk mempertahankan tanah air. Setelah dikeluarkannya 
Resolusi Jihad, banyak santri yang melakukan perlawanan yang dipimpin oleh ulama. Di 
daerah Tapal Kuda, KH As’ad mengorganisir pasukan pejuang, termasuk Jihad fi sabilillah, 
Hisbullah, dan Palopor, hingga ke desa-desa terpencil untuk melawan penjajah63. 

Kedua, penerimaan asas tunggal Pancasila terjadi pada masa pemerintahan Suharto, 
yang memperkenalkan kebijakan ini untuk melindungi Pancasila dari ideologi lain. Dalam 
pidato pada 16 Agustus 1982, Suharto menekankan bahwa “seluruh kekuatan sosial dan 
politik harus menyatakan Pancasila sebagai ideologi satu-satunya.” 

KH As’ad S KH As’ad Syamsul Arifin, tokoh Nahdlatul Ulama (NU), bertemu Suharto 
untuk membahas Musyawarah Nasional (Munas) Alim Ulama yang berlangsung di 
Situbondo pada 18-21 Desember 1983. Munas ini menghasilkan dua keputusan penting: 
revitalisasi perspektif NU terhadap Pancasila dan wacana kembalinya NU kepada khittah 
1926. 

Deklarasi NU menyatakan bahwa Pancasila bukan agama dan tidak dapat 
menggantikan agama. Sila Ketuhanan Yang Maha Esa mencerminkan tauhid dalam Islam. 
Bagi NU, Islam adalah aqidah dan syariat, dan penerimaan Pancasila adalah upaya umat 
Islam menjalankan syariat. NU berkewajiban mengamankan pengertian yang benar 
tentang Pancasila. Deklarasi ini klarasi ini dihasilkan di Sukorejo pada 21 Desember 1983, 
di mana KH As’ad dikenal sebagai orang pertama yang mengaitkan sila pertama Pancasila 
dengan ajaran tauhid. Pernyataan ini berpengaruh signifikan terhadap pemikiran KH Afif, 
yang merupakan murid KH As’ad dan aktif mengajar di pondok pesantren beliau. Hal ini 
menjelaskan kecenderungan KH Afif untuk membela posisi Pancasila dari sudut pandang 
fiqh tata negara. 

Kiai Afif juga menjelaskan bahwa sistem demokrasi berfokus pada kemaslahatan 
umat, memberikan hak dan kewajiban kepada rakyat untuk mengawasi serta 
mengevaluasi pemerintah. Dalam Islam, demokrasi sejalan dengan nilai amar makruf nahi 
mungkar, yang merupakan misi kenabian. Pemimpin yang bertanggung jawab harus 
menyediakan ruang bagi pelaksanaan nilai tersebut; tanpa itu, kehidupan bernegara 
berpotensi terjerumus ke dalam kelaliman dan kebobrokan64.  

 
 

 

 
62 Jafar Ahmad, “Analisis Keberhasilan Resolusi Jihad Nahdlatul Ulama (NU) Dalam Perjuangan 

Kemerdekaan Republik Indonesia,” Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab Dan Dakwah 4, no. 1 (2022), 99. 
63 M. Hasan Basri, KHR. As’ad Syamsul Arifin: Riwayat Hidup Dan Perjuangannya, ed. Choirul Anam 

(Surabaya: Sahabat Ilmu, 1994), 80. 
64 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 109.  



 
 

Fiqh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

132 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 

 
 

Gambar 3. Tradisi Demokrasi Islam (Pemikiran KH Afifuddin Muhajir, Ilustrasi Penulis) 
 
Penjelasan dari Gambar 3 di atas menggambarkan alur tujuan pendirian negara 

untuk mencapai kesejahteraan rakyat melalui sistem demokrasi. Berdasarkan pemikiran 
KH Afif, alur ini dapat dirumuskan menjadi empat point, yaitu: Pertama, Tujuan Utama 
Negara. Negara bertujuan untuk mewujudkan kesejahteraan rakyat. Dengan menerapkan 
sistem demokrasi, negara menciptakan ruang untuk mengembangkan budaya amar 
makruf nahi mungkar. Kedua, Keunggulan Sistem Demokrasi. Sistem demokrasi 
memberikan hak dan kewajiban kepada rakyat untuk mengevaluasi pemimpin mereka 
melalui nasihat dan kritik yang konstruktif. Nilai amar makruf nahi mungkar 
mencerminkan budaya saling menasihati, mendorong kebaikan, dan menghindari 
kemungkaran, yang sejalan dengan prinsip demokrasi65. Ketiga, Indikator Keberhasilan. 
Keberhasilan sistem demokrasi bergantung pada dua indikator penting: keberanian 
rakyat untuk memberikan nasihat atau kritik kepada pemimpin, dan kesabaran serta 
keterbukaan pemimpin dalam menerima masukan dari rakyat66. KH Afifuddin 
mengilustrasikan ini dengan mencontohkan kepemimpinan Khalifah Rasyidah, yang 
dikenal sebagai teladan pemimpin yang terbuka terhadap kritik. Keempat, kesehteraan 
rakyat. Kesejahteraan rakyat akan terwujud setelah semua prosedur yang diperlukan 
telah dilaksanakan. Dengan demikian, negara berfungsi sebagai alat untuk mencapai 
kesejahteraan umat. Hal ini sejalan dengan pemahaman bahwa pemimpin adalah pewaris 
misi kenabian. 

Sistem demokrasi menjadikan rakyat sebagai pemegang kedaulatan yang paling 
utama. Dalam era kontemporer, negara yang menerapkan demokrasi dibentuk 
berdasarkan kesepakatan yang ditetapkan oleh masyarakat. Oleh karena itu, 
penyelenggaraan pemerintahan harus mengikuti aturan yang disusun sesuai dengan 
keinginan rakyat67. 

Hal ini sebagaimana diperkuat dengan pernyataan KH Afifuddin Muhajir saat 
penulis melakukan wawancara pada tanggal 07 Januari di Situbondo. Berikut adalah 

 
65 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 109-10. 
66 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 111. 
67 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 62. 

Kesejahteraan 

Rakyat 

Amar Makruf 

Nahi Munkar 

Negara 

Demokrasi 

Kesabaran 

Pemimpin 

Keberanian 

Rakyat 



 
 

Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 133 

penjelasan dari wawancara dengan KH Afifuddin Muhajir yang berlangsung di Situbondo 
pada tanggal 07 Januari 2024 mengenai pandangannya terhadap demokrasi Pancasila dan 
relevansinya dengan fiqh negara. Dalam wawancara tersebut, KH Afifuddin Muhajir 
mengungkapkan pandangannya tentang kesesuaian demokrasi di Indonesia saat ini 
dengan prinsip-prinsip demokrasi Pancasila. Ia menyatakan bahwa meskipun tidak 
sepenuhnya sesuai, sebagian besar elemen dari demokrasi yang diterapkan saat ini sudah 
mencerminkan nilai-nilai Pancasila. Pernyataan ini menunjukkan pemahaman yang 
realistis terhadap dinamika politik di Indonesia, di mana meskipun masih ada tantangan 
dan kekurangan dalam implementasi demokrasi, banyak aspek yang telah sejalan dengan 
cita-cita Pancasila. 

Ketika ditanya mengenai relevansi bukunya yang berjudul Fiqh Tata Negara 
terhadap demokrasi Pancasila, Kiai Afifuddin menjelaskan bahwa bukunya tersebut 
membahas tata negara dari perspektif fiqh Islam. Ia menekankan bahwa Pancasila, 
meskipun bukan syariat dalam pengertian langsung, tetap sejalan dengan prinsip-prinsip 
syariat Islam. Dalam pandangannya, banyak orang cenderung menghindari untuk 
menyebut Pancasila sebagai syariat, namun ia berpendapat bahwa nilai-nilai yang 
terkandung dalam Pancasila sesungguhnya sesuai dengan syariat. 

 
“Ya jelas ada hubungan, yang saya tulis itu, Tata Negara dalam perspektif fiqh Islam. 
Sementara di pihak lain, dikatakan bahwa Pancasila itu meskipun bukan syariat, tapi 
kan sesuai dengan syariat, itu kan. Memang tidak bisa disebut, apa namanya, 
kebanyakan orang tidak mau mengatakan Pancasila itu syariat. Akan tetapi, sesuai 
dengan syariat”68. 
 
Kiai Afifuddin mengaitkan konsep demokrasi Islam dengan demokrasi Pancasila, 

menegaskan bahwa hakikat dari demokrasi Pancasila dapat dipahami sebagai bentuk 
demokrasi Islam. Jika Pancasila tidak bertentangan dengan syariat dan malah sesuai, 
maka dapat disimpulkan bahwa demokrasi Pancasila pun dapat dianggap sesuai dengan 
prinsip-prinsip syariat Islam. Ini menunjukkan upaya untuk merangkul nilai-nilai 
Pancasila dengan nilai-nilai universal (syariat Islam) dalam kerangka negara Indonesia 
yang beragam. 

 
“Oleh karena itu mengatakan demokrasi Islam, ya demokrasi Pancasila. Hakikatnya 
adalah demokrasi Islam. Kalau Pancasila tidak bertentangan dengan syariat, bahkan 
sesuai. Berarti demokrasi Pancasila kan sesuai (syariat)”69. 
 
Melalui wawancara ini, KH Afifuddin Muhajir menyampaikan harapan dan 

keyakinan bahwa dengan mengintegrasikan nilai-nilai Pancasila dalam kerangka fiqh 
Islam, Indonesia dapat membangun sistem demokrasi yang tidak hanya mencerminkan 
aspirasi rakyat, tetapi juga memenuhi tuntutan moral dan etika yang bersumber dari 
agama. 

Idealnya, kehendak masyarakat yang terwakili dalam bentuk regulasi dan kebijakan 
oleh lembaga legislatif mencerminkan konsensus yang sah. Regulasi ini akan 
dilaksanakan oleh lembaga eksekutif, sementara masyarakat diharuskan mematuhi 
ketentuan yang telah disepakati. KH Afif menekankan bahwa dalam negara yang 

 
68 Wawancara dengan KH Afifuddin Muhajir di Situbondo pada tanggal 07 Januari 2024. 
69 Wawancara dengan KH Afifuddin Muhajir di Situbondo pada tanggal 07 Januari 2024.  



 
 

Fiqh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

134 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 

berlandaskan perjanjian dan kesepakatan, warga negara harus menghormati aturan yang 
telah disetujui. Di Indonesia, setiap individu diwajibkan untuk mengikuti Pancasila, UUD, 
undang-undang, serta peraturan dan kebijakan yang bermanfaat. 

Kiai Afifuddin dengan tegas menekankan kewajiban setiap warga untuk memenuhi 
tanggung jawab dan menjauhi larangan yang telah ditetapkan. Meskipun peraturan 
tersebut mungkin tidak sepenuhnya selaras dengan prinsip syariat, tetap saja harus 
diikuti. Ia berpendapat bahwa mengikuti perintah pemimpin yang bersifat sunnah adalah 
suatu keharusan, sedangkan perintah yang bersifat mubah dapat berubah menjadi wajib, 
terutama jika jelas dinyatakan demikian. 

Pada dasarnya, pemikiran Kiai Afufuddin Muhajir berada diantara paradigma 
sekuleristik dan paradigma integralistik dalam memandang hubungan agama dan negara, 
sebab pemikiran Kiai Afif tergolong pada paradigma simbiotik. Penelitian ini 
menempatkan posisi dalam dialektika akademis yang kritis dengan tiga studi terdahulu 
yang telah mengkaji relasi agama-negara dari perspektif pemikir Muslim. Pertama, studi 
Ningrum dan Falah (2022) mengeksplorasi konsep Fiqh Tata Negara KH Afifuddin 
Muhajir dengan fokus pada posisi Pancasila sebagai dasar hukum dan mekanisme 
pengangkatan pemimpin. Meskipun komprehensif dalam pemetaan teoritis, penelitian 
Nigrum & Falah belum menyentuh dimensi aktualisasi pemikiran tersebut dalam 
merespons tantangan kontemporer seperti politik identitas, degradasi moral publik, atau 
kerentanan disintegrasi bangsa70. Temuan dalam penelitian justru mengisi gap penelitian 
sebelumnya dengan menunjukkan bagaimana prinsip pemerintahan dalam Al-Qur’an 
dalam pemikiran KH Afifuddin, seperti kesetaraan, musyawarah, Kebebasan, Keadilan 
dan kontrol rakyat-dapat menjadi kerangka solutif bagi masalah aktual Indonesia. 
Misalnya, dalam konteks politik identitas, penekanan KH Afifuddin pada Pancasila sebagai 
jalan tengah yang mengakomodasi keberagaman (bukan sekadar kompromi) 
memberikan solusi terhadap polarisasi71. 

Kedua, penelitian Syalafiyah dan Harianto tentang perspektif sekuler Ali Abd Al-
Raziq, meskipun relevan untuk konteks Mesir, tidak memperhitungkan model simbiosis 
khas Indonesia yang diusung KH Afifuddin melalui Pancasila72. Alih-alih memisahkan 
agama dan negara secara mutlak seperti Al-Raziq, KH Afifuddin menegaskan relasi 
mutualistic, agama membutuhkan negara untuk aktualisasi nilai moral, sementara negara 
membutuhkan agama sebagai panduan moral73. Temuan ini justru bertolak 
belakang dengan kesimpulan Syalafiyah & Harianto, sekaligus memperkuat argumen 
Rustam dkk tentang kompatibilitas demokrasi dengan nilai Islam dalam pemikiran 
Ahmad Hassan74. Namun, penelitian Rustam dkk masih terbatas pada penolakan 
formalisasi syariat tanpa mengurai integrasi sistematisnya dengan ideologi negara 
seperti yang dilakukan KH Afifuddin melalui prinsip ketuhanan, kesetaraan, musyawarah, 
dan keadilan dalam kerangka Pancasila75. 

Ketiga, keunikan metodologis penelitian ini, wawancara mendalam langsung 
dengan KH Afifuddin Muhajir memberikan kedalaman analisis yang tidak dimiliki kajian 
terdahulu. Syahrin Harahap menegaskan bahwa studi tokoh kontemporer mengharuskan 

 
70 Ningrum and Falah, “Pemikiran KH. Afifuddin Muhajir Tentang Fikih Tata Negara.” 
71 Wawancara dengan KH Afifuddin Muhajir, 07 Januari 2024. Lihat juga Muhajir, Fiqh Tata Negara. 
72 Syalafiyah and Harianto, “Relasi Agama Dan Negara Perspektif Ali Abd Al- Raziq (1888-1966 M).” 
73 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 30-31. 
74 Rustam, “Pemikiran Politik Ahmad Hassan: Sebuah Model Relasi Islam Dan Negara.” 
75 Muhajir, Fiqh Tata Negara, 53-54. 



 
 

Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 135 

engagement langsung untuk memahami kontekstualisasi gagasan.76 Data primer dari 
wawancara misalnya, penegasan KH Afif bahwa “Pancasila sesuai dengan syariat 
meskipun bukan syariat”77 tidak hanya memvalidasi temuan literatur tetapi juga 
mengungkap nuansa baru, Pancasila diposisikan sebagai manifestasi ijtima‘i (konsensus 
sosial) yang mengoperasionalkan prinsip universal Islam dalam konteks kebhinekaan. 

Penelitian ini secara jelas memperluas dan memperdalam riset Ningrum & Falah 
dengan pendekatan empiris-kontekstual. Sementara Ningrum & Falah berhenti pada level 
konseptual, temuan kami membuktikan relevansi pemikiran KH Afifuddin melalui 
analisis kebijakan mutakhir, misalnya menekankan pentingnya pencatatan pernikahan. 
Awalnya, pencatatan ini bersifat mubah, tetapi setelah adanya peraturan yang 
mewajibkan akta nikah, maka pencatatan tersebut menjadi suatu keharusan. Tujuannya 
adalah untuk melindungi hak dan kewajiban pasangan suami istri, mengingat pernikahan 
merupakan institusi yang sakral. Contoh lain yang disampaikan KH Afif adalah kepatuhan 
terhadap peraturan lalu lintas, yang juga merupakan kewajiban karena memiliki manfaat 
bagi seluruh masyarakat78. Di sisi lain, penelitian ini mengoreksi bias sekuler dalam studi 
Syalafiyah-Harianto dengan menunjukkan bukti empiris tentang keberhasilan model 
simbiosis di Indonesia, seperti peran Nahdlatul Ulama (NU) dalam penerimaan asas 
Tunggal Pancasila melalui Munas Alim Ulama di Situbondo 198379. 

Secara teori, sintesis yang dihasilkan demokrasi berketuhanan seperti Pancasila, 
memosisikan sebagai alternatif bagi dikotomi sekuler-teokratis. Ini sejalan dengan kritik 
Hallaq terhadap negara modern Barat yang memarginalkan peran agama80, tetapi 
sekaligus menawarkan solusi berbasis lokalitas (local wisdom) yang belum dielaborasi 
studi sebelumnya. Model ini juga memperkuat kerangka maqasid al-shariah kontemporer 
Jasser Auda dengan menunjukkan bagaimana negara sebagai wasīlah (sarana) harus 
memprioritaskan maslahah ‘ammah (kesejahteraan publik)81. Oleh karenanya, penelitian 
ini tidak hanya mengisi gap metodologis dan substantif, tetapi juga membuka paradigma 
baru dalam fiqh siyasah kontemporer. Pancasila bukan sekadar kompromi politik, 
melainkan tajdid (pembaruan) pemikiran Islam yang kontekstual. Temuan ini 
memperkuat argumen Abdurrahman Wahid tentang Pribumisasi Islam sekaligus 
menantang narasi formalisasi syariat yang kerap mengabaikan realitas sosiologis 
Indonesia82. 

 
 

KESIMPULAN DAN SARAN 
Pemikiran KH Afifuddin Muhajir sejalan dengan paradigma simbiotik dalam Teori 

Munawir Sjadzali, yaitu bahwa agama dan negara saling membutuhkan. Berdasarkan 
analisis komprehensif terhadap pemikiran KH Afifuddin Muhajir, penelitian ini 
membuktikan secara konklusif bahwa paradigma fiqh siyasah-nya, yang menempatkan 

 
76 Harahap, Metodologi Studi Tokoh Dan Penulisan Biografi, 48. 
77 Wawancara dengan KH Afifuddin Muhajir, 07 Januari 2024. 
78 Muhajir, Fiqh Tata Negara. 
79 Basri, KHR. As’ad Syamsul Arifin: Riwayat Hidup Dan Perjuangannya, 80. 
80 Hallaq, Shari'a: Theory, Practice, Transformations, 511. 
81 Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: International 
Institute of Islamic Thought (IIIT), 2008), 89. 
82 Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan: Nilai-Nilai Indonesia & Transformasi Kebudayaan (Jakarta: The 
WAHID Institute, 2007). Lihat juga Abdurrahman Wahid, “Pribumisasi Islam,” GusDur.Net (blog), April 15, 
2021, https://gusdur.net/pribumisasi-islam/. 



 
 

Fiqh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

136 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 

Pancasila sebagai manifestasi ijtima’i (konsensus sosial) yang mengoperasionalkan 
prinsip universal Islam maqaṣid al-shari’ah melalui lima pilar utama; al-‘adalah, al-
ḥurriyyah, al-musawah, al-syura, dan kontrol rakyat Prinsip ini bukan hanya relevan, 
melainkan menjadi solusi efektif bagi tantangan aktual Indonesia. Khususnya dalam: 
Pertama, meredam polarisasi agama-negara melalui pendekatan simbiosis, agama 
sebagai panduan moral, negara sebagai instrumen aktualisasi, sebagaimana 
termanifestasi dalam sejarah Resolusi Jihad 1945 dan penerimaan asas tunggal Pancasila 
dalam Munas NU di Situbondo 1983. Kedua, menjawab degradasi moral publik melalui 
integrasi nilai amar ma‘ruf nahi munkar ke dalam sistem demokrasi, di mana partisipasi 
rakyat dalam mengawasi kekuasaan merupakan bentuk kontemporer dari misi kenabian. 
Ketiga, memperkuat ketahanan nasional dengan menegaskan Pancasila sebagai common 
platform yang mengakomodasi keberagaman tanpa mengorbankan prinsip ketuhanan, 
sehingga bertolak belakang dengan model paradigma sekuler maupun formalisme 
teokratis paradigma integral. 
 
 
UCAPAN TERIMA KASIH 
Bismillahi wa Alhamdulillah penulis persembahkan kepada Tuhan azza wa jalla. Kepada 
Nabi Muhammad, penulis hanya bisa menyenandungkan kidung shalawat. Tidak lupa 
ucapan terimakasih penulis kepada kedua orang tua, Bapak Abdul Wafi dan Ibu Daniyah. 
Karena mereka penulis bisa merasakan syukur, atas nikmat yang Tuhan berikan 
persembahan senandung shalawat. Selebihnya, penulis berterimakasih kepada seluruh 
pihak yang terlibat menyumbang kontribusi atas pengusunan penelitian ini, terutama 
pembimbing skripsi Bapak Abdul Kholiq Syafa’at. 
 
 
DAFTAR PUSTAKA 

Abdurrahman Wahid. Islam Kosmopolitan: Nilai-Nilai Indonesia & Transformasi 
Kebudayaan. Jakarta: The WAHID Institute, 2007. 
http://archive.org/details/abdurrahman-wahid-islam-kosmopolitan-nilai-nilai-
indonesia-transformasi-kebudayaan-2007. 

Ahmad, Jafar. “Analisis Keberhasilan Resolusi Jihad Nahdlatul Ulama ( NU ) Dalam 
Perjuangan Kemerdekaan Republik Indonesia.” Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab 
Dan Dakwah 4, no. 1 (2022). 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam: A Framework for an 
Islamic Philosophy of Education. Dar Ul Thaqafah, 2023. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Islam Dan Hak Asasi Manusia. (Jakarta: Mizan, 2005). Jakarta: Mizan, 
2005. 

Amin, Ibrahim. Musyawarah: The Islamic Concept of Consultation. (Jakarta: Pustaka 
Alvabet, 2015. Jakarta: Pustaka Alvabet, 2015. 

Auda, Jasser. Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 
London: International Institute of Islamic Thought (IIIT), 2008. 

———. Memahami Maqasid Syariah. Malaysia: PTS Islamika, 2015. 



 
 

Muhammad Riyadi & Abdul Kholiq Syafa’at 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 | 137 

Azis Thaba, Abdul. Islam Dan Negara Dalam Politik Orde Baru. Jakarta: Gema Insani Press, 
1996. 

Basri, M. Hasan. KHR. As’ad Syamsul Arifin: Riwayat Hidup Dan Perjuangannya. Edited by 
Choirul Anam. Surabaya: Sahabat Ilmu, 1994. 

Bloomberg, Linda Dale, and Marie Volpe. Completing Your Qualitative Dissertation: A Road 
Map From Beginning to End. California: SAGE Publications, 2018. 

Brown, L. Carl. Religion and State: The Muslim Approach to Politics. New York: Columbia 
University Press, 2001. 

Creswell, John W. Qualitative Inquiry & Research Design: Choosing Among Five Approache. 
SAGE Publications, 2007. 

Flick, Uwe. An Introduction to Qualitative Research. New York: SAGE, 2018. 

Gunawan, Edi. “Relasi Agama Dan Negara; Perspektif Pemikiran Islam.” Kuriositas 11, no. 
3 (2007). 

Hallaq, Wael B. Shari’a: Theory, Practice, Transformations. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2009. 

Hamdun, Muhammad bin al-Husain Ibnu. At-Tadzkirah al-Hamduniyyah. Beirut: Dar 
Shadir, 1417. 

Harahap, Syahrin. Metodologi Studi Tokoh Dan Penulisan Biografi. Jakarta: Prenadamedia 
Group, 2014. 

Hukumonline, Tim Publikasi. “Https://www.hukumonline.Com/berita/a/wujud-
penerapan-sila-ketiga-pancasila-Lt62722181411ea/?Page=2 Diakses Pada Tanggal 
11 Desember 2024.,” 2024. 

Krippendorff, Klaus. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. California: SAGE 
Publications, 2004. 

Lincoln, Yvonna S., and Egon G. Guba. Naturalistic Inquiry. California: SAGE, 1985. 

Maxwell, Joseph A. Qualitative Research Design: An Interactive Approach: An Interactive 
Approach. California: SAGE, 2013. 

Muhajir, Afifuddin. Fath Al-Mujib al-Qarib. Stubondo: Ibrahimy Press, 2015. 

Muhajir, Afifuddin. Fiqh Tata Negara: Upaya Mendialogkan Sistem Ketatanegaraan Islam. 
Yogyakarta: IRCiSoD, 2017. 

Nasution, Harun. Islam Dan Keadilan Sosial: Perspektif Fiqh. Jakarta: RajaGrafindo 
Persada, 2018. 

Ningrum, Qorizha Islamiah, and Fajrul Falah. “Pemikiran KH. Afifuddin Muhajir Tentang 
Fikih Tata Negara.” Asy-Syari’ah : Jurnal Hukum Islam 8, no. 2 (June 30, 2022): 65–
80. https://doi.org/10.55210/assyariah.v8i2.778. 

Nurliana, Nurliana. “METODE ISTINBATH HUKUM MUHAMMAD IBN ISMAIL AL-
SHAN’ANI DALAM KITAB SUBUL AL-SALAM.” Al-Fikra : Jurnal Ilmiah Keislaman 5, 
no. 2 (July 28, 2017): 132–74. https://doi.org/10.24014/af.v5i2.3772. 



 
 

Fiqh Siyasah Perspektif KH Afifuddin Muhajir dan Relevansinya.... 

doi: 10.35316/lisanalhal.v19i1.117-138 
 

138 | Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan, 19(1), 117-138, June 2025 

Pemerintah RI. “Undang-Undang Dasar Republik Indonesia 1945 Pasal 28. Kemudian 
Diperjelas Dalam UUD NRI Tahun 1945 Pasal 28E Ayat 3,” 2018. 

Pemerintah RI. “Undang-Undang No. 39 Tahun 1999 Tentang Hak Asasi Manusia Pasal 
70.,” n.d. 

RI, Kementerian Agama. Al-Qur’an Dan Terjemahannya. Jakarta, 2019. 

Ritzer, George. Teori Sosiologi: Dari Sosiologi Klasik Sampai Perkembangan Terakhir 
Postmodern. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012. 

Rustam, Kada. “Pemikiran Politik Ahmad Hassan: Sebuah Model Relasi Islam Dan Negara.” 
Sophisticated: Jurnal Pemikiran Politik Islam 1, no. 1 (2023): 14–24. 

Sadzali, Ahmad. Relasi Agama Dan Negara: Teokrasi-Sekuler-Tamyiz. Yogyakarta: Pusat 
Studi Hukum Islam, 2018. 

Said Ali, As’ad. Negara Pancasila Jalan Kemaslahatan Berbangsa. Jakarta: LP3ES, 2010. 

Sjadzali, Munawir. Islam Dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah Dan Pemikiran. Jakarta: UI 
Press, 1993. 

Sulaiman, Muhammad. Islam Dan Demokrasi: Menggagas Model Pemerintahan Berbasis 
Syariah. Yogyakarta: LKiS, 2016. 

Supardan, Dadang. “Sejarah Dan Prospek Demokrasi.” Sosio Didaktika: Social Science 
Education Journal 2, no. 2 (2015). 

Syafii Maarif, Ahmad. Percaturan Islam Dan Politik. Yogyakarta: IRCiSoD, 2021. 

Syalafiyah, Nurul, and Budi Harianto. “Relasi Agama Dan Negara Perspektif Ali Abd Al- 
Raziq (1888-1966 M).” ICESS: Education, Constitutional Law, Economics And 
Management, Sociology 1, no. 1 (December 31, 2019): 224–32. 

Wahid, Abdurrahman. “Pribumisasi Islam.” GusDur.Net (blog), April 15, 2021. 
https://gusdur.net/pribumisasi-islam/. 

Zaini, Ahmad. “Demokrasi: Pemerintahan Oleh Rakyat Dan Mayoritas.” AL-AHKAM: Jurnal 
Hukum, Sosial Dan Keagamaanurnal Hukum, Sosial Dan Keagamaan 12, no. 2 (2018). 

 


