
 

 39  

“Volume 14, No. 1, Juni 2020” 

 

 

 

 

 

 

39 JURNAL LISAN AL-HAL 

NILAI-NILAI RELIGIUS DALAM TEMBANG PAMOJHI  
RITUAL HODO MASYARAKAT ADAT SUKU PARIOPO 

 

Ainun Najib & Mukhammad Baharun 
Universitas Ibrahimy Situbondo, Indonesia 
Universitas Ibrahimy Situbondo, Indonesia 

adjie245@gmail.com & muhammad.baharun@yahoo.co.id 
 

Abstract: 
Hodo is a ceremonial ritual of Pariopo tribe in order to ask for rain. This 
ritual is survival ancestor since hundred of past which has endured to 
this day. In spite of development, this ritual changes and developments 
in line with the changing era and times. Behaviour and diversity society 
of Pariopo Tribe also influence changes in Hodo’s Ritual, because the 
society of Pariopo Tribe are 100% Moslems. Acculturation of cultural 
and religious values seems very united in the implementation of this 
ritual later. The unification between cultures and religious values can be 
seen from the poems of Pamojhi songs that were rebounded as long as 
Ritual takes place. Pamojhi’s songs depicted religious values of Islam 
which is very deep breath. It is the core of the religious teaching from the 
building joins of faith. The meaning of Pamojhi’s songs is one note 
withIslamic theology. The First is devotion, a belief where there is no 
God to worship except Allah. And the Second is petition and Connection, 
its mean of certainty about power of the one supreme which regulates al 
human life. So, the third is surrender, human of submission form slave to 
ruler after pass up petition or attempt to get something which be 
desired. These values are embodied in the magic spell ritual worship in 
the implementation of Hodo, either explicitly or implicitly, that the ritual 
could be accepted by society and survive until now. 

 
Keywords: Nilai-nilai Religius, Tembang Pamojhi, Ritual Hodo, 

Masyarakat Adat, Suku Pariopo  
 
A. Pendahuluan 

Indonesia memiliki banyak ragam suku bangsa dengan 
perbedaan-perbedaan kebudayaan, yang tercermin pada pola hidup dan 
perilaku masing-masing. Keragaman budaya atau cultural diversity adalah 
sebuah keniscayaan yang selalu ada dalam kehidupan masyarakat di 
belahan dunia, salah satunya adalah Indonesia. Dalam konteks 
pemahaman masyarakat majemuk, selain kebudayaan suku-suku bangsa, 
masyarakat Indonesia juga terdiri dari berbagai kebudayaan daerah yang 

mailto:adjie245@gmail.com


 

 

“Tembang Pamojhi Ritual Hodo” 

 

 

JURNAL LISAN AL-HAL 

 

40 

 

bersifat kewilayahan, yang merupakan pertemuan atau akulturasi dari 
berbagai kebudayaan kelompok suku-suku bangsa lain yang ada di daerah 
tersebut. 

Salah satu masyarakat adat yang ada di Indonesia adalah suku 
Pariopo. Pariopo adalah nama sebuah dusun yang terletak di desa Bantal 
Kecamatan Asembagus Kabupaten Situbondo. Dusun ini berada di dataran 
tinggi dan berbukit. Penduduk dusun Pariopo sebagian besar adalah suku 
Madura yang beragama Islam, hal ini dibuktikan dengan dijadikannya 
bahasa Madura yang merupaan bahasa komunikasi seha-hari. Aktivitas 
sebagian besar masyarakat dusun Pariopo adalah berpetani dan beternak. 
Namun aktifitas pertanian mereka tidak selamanya berjalan dengan baik, 
mengingat lahan pertanian yang ada memiliki jenis tanah yang kering, 
serta dusun Pariopo termasuk wilayah yang memiliki curah hujan rendah. 
Tak heran bila masyarakat setempat sangat tergantung pada curah hujan 
dalam aktivitas hidup lingkungannya. 

Masyarakat dusun Pariopo juga masih mempertahankan seni dan 
tradisi peninggalan nenek moyang yaitu tarian ritual Hodo. Ritual Hodo 
adalah bentuk upacara masyarakat suku Pariopo untuk meminta hujan 
jika terjadi kemarau yang berkepanjangan, yang dalam masyarakat 
setempat dikenal dengan istilah nimur kara. Menurut O’Dea, ritual 
merupakan bentuk perayaan atau upacara (celebration), yang memiliki 
berhubungan dengan kepercayaan atau agama tertentu, yang ditandai 
dengan sifat-sifat khusus, serta melahirkan rasa hormat yang luhur 
sebagai suatu pengalaman yang suci.1 Dalam pelaksanaannya, ritual Hodo 
terdiri dari berbagai macam kesenian yang ada di dalamnya, diantaranya 
adalah musik, tarian dan tembang. Berdasarkan fungsinya, Soedarsono 
mengklasifikasikan kesenian menjadi tiga, yaitu sebagai sarana ritual, 
sebagai ungkapan rasa pribadi seseorang, dan sebagai pertunjukan yang 
bernilai estetik.2 Melalui klasifikasi tersebut, maka Hodo termasuk 
kesenian sebagai sarana ritual. 

Penyebaran suku-suku yang ada di Indonesia juga berpengaruh 
pada kebudayaan masyarakat sesuai dengan kondisi alam di sekitarnya. 
Mereka mendiami wilayah dengan kondisi geografis yang berbeda-beda. 
Mulai dari gunung, pinggiran hutan, pesisir pantai dataran rendah, 
pedesaan hingga perkotaan. Pun demikian halnya dengan perkembangan 
peradaban manusia dan penyebaran agama-agama di Indonesia turut 

                                                 
1
 Sumandiyo Hadi, Seni dalam Ritual Agama (Yogyakarta: Pustaka, 2006), 31. 

2
 R.M. Soedarsono, Seni Pertunjukan Indonesia di Era Globalisasi (Yogyakarta: 

Gadjah Mada University Press, 2010), 123. 



 

 41  

“Volume 14, No. 1, Juni 2020” 

 

 

 

 

 

 

41 JURNAL LISAN AL-HAL 

menjadi faktor pendukung yang mengokohkan eksistensi kebudayaan 
masyarakat dengan keragaman corak yang berbeda. Lahirnya 
kebudayaan-kebudayan khas yang bernuansakan agama ini, membuktikan 
kebudayaan tersebut bisa terus bertahan dan diterima dari generasi ke 
generasi. 

Ritual Hodo mengalami perkembangan dari waktu ke waktu 
sesuai perubahan zaman. Perkembangan tersebut merupaan 
pnyempurnaan dari berbagai sisi dengan tetap mempertahankan pakem-
pakem yang sudah menjadi esensi ritual Hodo. Penyempurnaan 
disesuaikan dengan perubahan zaman yang semakin modern, sehingga 
kesenian ritual Hodo terus berkesinambungan, diterima dan diteruskan 
generasi selanjutnya. Selain hal tersebut, Pengaruh ajaran agama Islam 
terhadap budaya ritual hodo lambat laun menyusup dan menyesuaikan 
diri dengan tanpa mengurangi eksistensi masing-masing. Islam sebaga 
agama tidak meniggalkan syari’at dan ajaran-ajarannya, dan ritual hodo 
tetap dilaksanakan dan terus bertahan hingga hari ini. Sehingga yang 
terjadi adalah harmoni penyatuan antara budaya lokal masyarakat dengan 
nilai-nilai religius yang tertanam di dalamnya. Penelitian ini difokuskan 
pada penggalian secara konseptual tentang nilai-nilai religius yang 
terdapat dalam tembang pamojhi (pemujaan) ritual Hodo masyarakat adat 
suku Pariopo,  sebagai ritual meminta hujan dan kesuburan tanah. 
 
B. Sejarah Ritual Hodo 

Ritual Hodo adalah salah satu warisan kebudayaan yang masih 
tetap dipertahankan oleh masyarakat adat suku Pariopo hingga hari ini. 
Lahirnya ritual Hodo memiliki akar sejarah yang akan terus melekat 
dalam kehidupan masyarakat Pariopo. Menurut Ke Absu, Ketua Adat Suku 
Paripo, ritual Hodo merupakan warisan kebudayaan nenek moyang yang 
telah melintasi lima generasi, hingga saat ini seni Hodo tetap dilestarikan 
dan akan terus diwariskan kepada generasi-generasi di masa yang akan 
datang.3 Kata Hodo merupakan bahasa Madura dari kata dasar Do Hodo, 
yang memiliki makna di atas langit ada langit. Kata tersebut kemudian 
lebih akrab didengar dan diucapkan dengan Hodo. Ritual Hodo dapat 
dikatakan sebagai suatu pagelaran seni yang terdiri dari seni musik, seni 
tari dan seni suara yang saling terpadu dan menjadi bentuk pertunjukan 
yang utuh.  

Belum diketahui secara pasti sejak kapan awal kemunculan seni 
ritual Hodo ini. Namun menurut legenda yang hidup di masyarakat 

                                                 
3
 Ke Absu, Wawancara Pribadi, 8 Nopember 2016, Desa Bantal Asembagus. 



 

 

“Tembang Pamojhi Ritual Hodo” 

 

 

JURNAL LISAN AL-HAL 

 

42 

 

setempah, bahwa pada masa kerajaan Majapahit daerah tersebut 
merupakan perlintasan pejabat kerajaan, yaitu Raden Damarwulan, suami 
Kencono Wungu, Ratu kerajaan Majapahit. Raden Damarwulan sendiri 
merupakan keponakan Patih Logender, seorang abdi kerajaan Majapahit 
yang terkenal sakti. Raden Damarwulan diutus untuk menaklukkan 
Kadipaten Blambangan dan membunuh Adipati Blambangan Menak 
Jinggo, yang memberontak dan menolak untuk membayar upeti kepada 
pusat kekuasaan yaitu Kerajaan Majapahit. Beberapa fakta sejarah 
penulisankan, bahwa Kadipaten Blambangan memang pernah ditaklukkan 
oleh Majapahit (1295-1527). 

Setelah berhasil menaklukkan Kadipaten Blambangan dan 
membunuh Menak Jinggo, rombongan Raden Damarwulan kembali ke 
Majapahit, dengan jalur perjalanan menyusuri pantai utara Pulau Jawa. 
Rombongan Raden Damarwulan sempat singgah dab neristirahat di suatu 
tempat yang panas, kering dan bertanah tandus. Lokasi tersebut terletak 
diantara dua bukit yang kemudian disebut dengan “Dukuh Pariopo”. 
Raden Damarwulan bersama rombongannya merasa haus  dan lapar, 
maka Raden Damarwulan memerintahkan anak buahnya untuk membuat 
tungku batu sebagai tempat memasak, yang kemudian disebut Batu 
Tomang (tungku). Setelah pembuatan tungku selesai, muncul masalah 
selanjutnya yaitu kesulitan air untuk memasak. Maka Raden Damarwulan 
melakukan semedi di salah satu goa tak jauh dari Batu Tomang, dengan 
maksud meminta petunjuk kepada Sang Penguasa Alam. Malam hari itu 
Raden Damarwulan memperoleh petunjuk yaitu; menyembelih hewan 
ternak kambing berwarna hitam di kaki gunung Masali, Menyiapkan sesaji 
di sekitar Batu Tomang sebagai sarana permohonan kepada Tuhan agar 
segera diberikan hujan. Melalui pelaksanaan petunjuk-petunjuk tersebut, 
akhirnya permohonan tersebut dikabulkan oleh Sang Maha Kuasa melalui 
rahmat-Nya berupa turunnya hujan, maka rombongan Raden Damarwulan 
beserta penduduk Pariopo selamat dari kehausan dan bencana 
kekeringan.4 

Namun menurut penelitian mutakhir yang dipaparkan oleh Irwan 
Rakhday, legenda Raden Damarwulan tersebut belum bisa dibuktikan 
secara ilmiah. Mengingat Raden Damarwulan adalah tokoh fiksi dalam 
pewayangan rakyat Jawa yang kisahnya diangkat dari Serat Damarwulan, 
yang diperkirakan di tulis pada akhir kekuasaan Majapahit. Sehingga tidak 
mungkin tokoh fiksi ada dalam sejarah lahirnya ritual Hodo.5 Dalam 

                                                 
4
 Ibid. 

5
 Irwan Rakhday, Wawancara Pribadi, 5 Desember 2016, Asembagus. 



 

 43  

“Volume 14, No. 1, Juni 2020” 

 

 

 

 

 

 

43 JURNAL LISAN AL-HAL 

pewayangan, Damarwulan digambarkan sebagai sosok protagonis yang 
rupawan, arif dan bijaksana, disukai banyak wanita serta mengayomi 
rakyatnya. Sosok ini dipertentangkan dengan tokoh antagonis Menak 
Jinggo yang pemberontak karena Ratu Kencana Wungu tidak memenuhi 
janji untuk menjadikannya suami, meskipun Menak Jinggo telah berhasil 
menaklukkan pengacau Kebo Marcuet yang mengamuk di kerajaan 
Majapahit. Lebih lanjut Irwan menyampaikan bahwa penuturan Ke Absu 
itulah yang lebih dapat diterima. Ke Absu adalah merupakan generasi 
keempat dari pembabat alas Pariopo pertama kali yaitu Jhu’ Modhi. 
Sehingga diduga Jhu’ Modhi ini pula lah yang menggagas tradisi Hodo.6 

Dikisahkan bahwa Jhu’ Modhi dan Jhu’ Hayap adalah dua orang 
buronan pemerintah kolonial Belanda. Keduanya merupakan penduduk 
dusun Tol-tol Kecamatan Arjasa yang melarikan diri dari pencarian 
Belanda. Mereka berdua lalu mendami hutan belantara di Pariopo dan 
membuka lahan pertanian hingga berkeluarga dan beranak-cucu. Sumber 
lain ada pula yang menyebutkan nama Jhu’ Sembang dan Jhu’ Eni. Namun 
Ke Absu menekankan bahwa keturunan dari Jhu’ Modhi yang paling 
banyak menghuni wilayah tersebut. Bahkan makam Jhu’ Modhi dan Jhu’ 
Hayap ada di dusun tersebut.7 

Pada awalnya, para pamojhi-pamojhi melakukan ritual hodo 
dalam kelompok-kelompok kecil yang tersebar di beberapa tempat di 
dusun Pariopo, seperti Bato Tomang, Goa Macan, Tapak Dangdang, 
Cangkreng, Asta Tekos dan lain-lain. Namun pada tahun 2004, budayawan 
Chandra Noratio memberikan masukan agar ritual ini dilaksanakan 
menjadi satu kelompok yang bersifat massal. Tanpa mengurangi 
kesakralan ritual tersebut, dimasukkanlah kalimat-kalimat thoyyibah yang 
bernafaskan Islam. Hal ini sangat relevan dengan kondisi masyarakat 
Pariopo yng kini seratus persen beragama Islam.8 

Berdasarkan konteks historisnya terdapat proses akulturasi 
dalam ritual Hodo. Parameter pengertian akulturasi disini, pertama 
merujuk pada suatu bentuk perubahan budaya akibat pertemuannya 
dengan budaya lain; kedua,  proses perubahan budaya yang dibedakan 
dari proses inovasi, difusi, invensi maupun penemuan; dan ketiga, sebagai 
konsep kata sifat yang digunakan untuk menunjuk pada suatu kondisi 
tertentu, seperti misalnya kondisi budaya kelompok yang satu lebih 

                                                 
6
 Irwan Rakhday, “Suku Pariopo: Identifikasi yang Mengokohkan,” Jawa Pos, Radar 

Banyuwangi, 19 September 2015. 
7
 Ibid. 

8
 Ibid. 



 

 

“Tembang Pamojhi Ritual Hodo” 

 

 

JURNAL LISAN AL-HAL 

 

44 

 

terakulturasi dari budaya yang lain.9 Persinggungan antarbudaya 
Majapahit, Islam dan Madura menciptakan kebaruan pada ritual Hodo. 

Masuknya agama Islam di tanah Jawa, secara perlahan turut 
mempengaruhi terhadap budaya-budaya dan kesenian tradisional yang 
masih bertahan di masyarakat, salah satunya adalah Ritual Hodo 
pelaksanaan ritual Hodo tidak dilarang seketika, melainkan orientasinya 
yang diubah lebih kepada mempertahankan budaya dan kesenian, dengan 
disisipi ajaran-ajaran keislaman. Maka Hodo bertransformasi menjadi 
kesenian yang syarat dengan nilai-nilai ajaran Islam, meski terdapat unsur 
keaslian yang dipelihara, namun hal itu tidak bertentangan secara prinsip 
dengan syariat Islam, sehingga seni Hodo tetap tetap lestari serta dapat 
diterima oleh masyarakat, bahkan masyarakat luar desa Bantal banyak 
hadir untuk mengikuti upacara kesenian Hodo tersebut.10 Selain ajaran 
Islam, Hodo juga tidak terlepas dari budaya Madura. Hal ini terlihat dari 
teks mantra/tembang pamojhi yang menggunakan bahasa Madura, 
mengingat bahasa Madura adalah bahasa komunikasi penduduk Pariopo 
sehari-hari.  

Masyarakat dusun Pariopo tetap mempertahankan tradisi Hodo 
sebagai peninggalanleluhur mereka karena sangat dirasakan manfaatnya, 
yaitu menurunkan hujan untuk kesuburan tanah ladang-ladang pertanian 
mereka. Pelaku Hodo yang tergabung dalam suatu tim tetap melaksanakan 
format prosesi seperti sedia kala, meskipun muatan di dalamnya sudah 
banyak mengalami perubahan. Mulai dari timpat pelaksanaan Hodo, 
tahapan-tahapan hingga pelaksanaan tetap diyakini sama dengan yang 
dipraktikkan oleh Raden Damarwulan.11 

Menurut Ke Tohasan, ritual hodo dilaksanakan untuk 
kepentingan orang banyak. Yaitu untuk kemaslahan seluruh warga 
Situbondo yang dilanda kemarau berkepanjangan. Jadi tidak hanya untuk 
warga Pariopo saja. Bahkan Ke Tohasan mempersilahkan kepada segenap 
warga yang berkenan hadir untuk mengikuti pagelaran dan gelar doa 
bersama dalam pelaksanaan ritual Hodo. Baginya, ritual Hodo adalah 
permohonan yang meminta hujan kepada Sang Maha Pencipta, jadi tidak 
bertentangan dengan ajaran agama.12 

                                                 
9
 Sumandiyo Hadi, Seni dalam Ritual Agama, 35. 

10
 Irwan Rakhday, “Sekelumit Kisah dari Bumi Pariopo (Upacara Adat Hodo),” 

Nopember 2016. 
11

 Panakajaya Hidayatullah, "Upacara Seni Hodo sebagai Ritual Kesuburan 

Masyarakat Dukuh Pariopo Situbondo" (Yogyakarta: Pengkajian Seni Pertunjukan dan Seni 

Rupa, Universitas Gadjah Mada, 2015), 15. 
12

 Ke Tohasan, Wawancara Pribadi, Nopember 2016, Desa Bantal Asembagus. Baca 



 

 45  

“Volume 14, No. 1, Juni 2020” 

 

 

 

 

 

 

45 JURNAL LISAN AL-HAL 

 
C. Pelaksanaan Upacara Ritual Hodo 

Ritual Hodo terdiri dari beberapa tahapan prosesi yang harus 
dilalui. Sebelum dilaksanakan acara inti dari ritual hodo, masyarakat 
terlebih dahulu melakukan prosesi yang begitu rumit dan sakral (pra-
ritual). Pra-ritual merupakan rangkaian dari ritual Hodo yang harus 
dilaksanakan, karena dipercaya oleh masyarakat setempat sebagai syarat 
yang harus dilakukan untuk suatu pengharapan atas kelancaran 
pelaksanaan pada acara inti. Pra-ritual umumnya memang sering 
dilaksanakan oleh sebagian seni tradisi di Indonesia sebagai permohonan 
kepada Tuhan untuk memberikan kelancaran dan keberkahan dalam 
proses upacara atau ritual yang akan dilaksanakan.  

 
1. Tahap Pesucen 

Hal pertama yang harus dilakukan oleh para pelaku Hodo adalah 
tahap penyucian diri atau pesucen. Tahapan ini harus dilakukan oleh 
seluruh pelaksana Hodo yang terdiri dari pemagku ritual (adat), musisi, 
pengrawit serta penari. Penyucian diri ini dilakukan di suatu sumber mata 
air yang oleh masyarakat setempat disebut dengan se capcap. Kata se 
capcap merupakan bahasa Madura yang memiliki makna “yang menetes”, 
disebut se capcap karena letak mata air ini berada di dinding curah yang 
airnya terus mengalir. Latak mata air se capcap tersebut berada di lembah 
perbukitan yang jauh dari pemukiman warga. Akses jalan menuju mata air 
se capcap cukup sulit dan melelahkan, menyusuri jalan tanah perbukitan 
yang cukup curam dan terjal, sehingga memerlukan ketangguhan fisik 
untuk mencapainya.  

Pelaksanaan tahap pesucen biasanya dilakukan pada sore hari 
menjelang petang. Satu demi satu para pelaku upacara membersihkan diri 
dengan mandi dan bersesuci dengan berwudhu. Pesucen dipimpin 
langsung oleh pemangku ritual dengan menyiramkan air kepada seluruh 
pelaksana ritual, dengan maksud mensucikan diri secara lahir dan batin 
untuk menghadap Sang Pencipta. Melalui hati dan pikiran yang bersih, 
diharapkan permohonan melalui do’a-do’a yang dipanjatkan dapat 
dikabulkan.13 Secara lahiriyah, tahapan pesucen dianggap sebagai salah 
satu tahapan ritual untuk memohon turunnya hujan, namun dibalik itu 
terdapat makna mendalam, bahwa pesucen tersebut  dianggap sebagai 

                                                                                                                              

juga: “Warga Pariopo Gelar Ritual Hodo,” Jawa Pos, Radar Banyuwangi, 4 Nopember 2015. 
13

 Chandra Noratio, “Sinopsis Ritual Budaya Hodo: Tarian Sakral Minta Hujan” 

(Dokumen Kecamatan Asembagus, 2006), . 8. 



 

 

“Tembang Pamojhi Ritual Hodo” 

 

 

JURNAL LISAN AL-HAL 

 

46 

 

wujud kecintaan manusia terhadap alam sekitarnya. Pengkeramatkan 
masyarakat terhadap sumber mata air se capcap pada dasarnya 
merupakan wujud kepedulian mereka untuk  menjaga dan melestarikan 
keseimbangan alam.        

 
2. Tahapan Semedi 

Setelah tahap pesucen selesai, maka selanjutnya adalah tehap 
semedi. Para pelaku ritual mendatangi suatu goa untuk melaksanakan 
semedi di malam hari. Masyarakat  setempat menamakan goa tersebut 
dengan goa Macan, yang konon juga menjadi tempat persemedian Raden 
Damarwulan saat memohon petunjuk meminta diturunkannya hujan. 
Selama melakukan semedi semalam suntuk, para pelaku ritual tidak boleh 
tidur, melainkan memanjatkan do’a-do’a hingga pagi menjelang.14 Do’a-
do’a yang dipanjatkan sesuai dengan apa yang diajarkan dalam agama 
Islam, memohon kepada Allah agar mendapatkan rahmat dari-Nya berupa 
diturunkannya hujan. Selain itu, permohonan serta do’a agar pelaksanaan 
ritual esok harinya berjalan dengan baik dan lancar, serta mendapat 
keberkahan turunnya hujan.  
 
3. Tahapan Berkurban 

Setelah tahap semedi selesai, tahap selanjutnya adalah tahapan 
berkurban (penyembelihan hewan kurban) sebagai ungkapan rasa syukur 
kepada Allah SWT. Tahap berkurban ini juga didasarkan kepada kisah 
Raden Damarwulan yang memperoleh petunjuk dari Tuhan untuk 
melakukan penyembeihan hewan ternak berupa kambing berwarna 
hitam. Lokasi penyembelihan hewar kurban ini dilakukan di suatu bukit 
yang bernama gunung Masali. Daging hewan kurban tersebut dimasak 
untuk dijadikan sajian saat upacara ritual berlangsung bersama nasi 
tumpeng, dan akan dimakan bersama-sama setelah upacara selesai.15 
Berkurban dalam rangkaian upacara Hodo bermakna sebagai simbol 
kesuburan tanah atau kesejahteraan bagi masyarakat dusun Pariopo. 
Selanjutnya para pelaku ritual mempersiapkan perlengkapan-
perlengkapan lain upacara ritual Hodo. Perlengkapan lainnya yaitu alat 
musik tradisional berupa gamelan, gendang, dan seruling. Selain itu para 
pelaku ritual dilengkapi dengan kostum (pakaian adat untuk ritual) 
berupa celana hitam, odheng (ikat kepala) berwarna merah dan hitam,  
selendang, serta ikat pinggang dan gelang aksesoris yang terbuat dari 

                                                 
14

 Ibid. 
15

 Ibid. 



 

 47  

“Volume 14, No. 1, Juni 2020” 

 

 

 

 

 

 

47 JURNAL LISAN AL-HAL 

janur kelapa. 
 

4. Pelaksanaan Ritual Hodo 
Setelah persiapan upacara sudah lengkap, maka selanjutnta 

seluruh pelaksana ritual menuju Batu Tomang, sebagai tempat 
pelaksanaan ritual Hodo. Tomang dalam bahasa Madura bermakna 
tungku, disebut Batu Tomang karena di lokasi tersebut berdiri tiga batu 
besar yang menyerupai tungku untuk memasak. Rongga tengah-tengah 
diantara tiga batu besar tersebutlah yang menjadi lokasi pelaksanaan 
ritual Hodo. Para pelaku ritual duduk bersila membentuk formasi 
melingkar mengelilingi sesaji. Seorang pemangku ritual berdiri dan 
mengitari lingkaran tersebut dengan menebarkan asap pembakaran 
kemenyan atau dupa. Selanjutnya seseorang pelaku ritual lainnya 
melantunkan kidung (intro), dengan harapan agar pelaksanaan ritual 
tersebut dapat berjalan dengan lancar dan penuh khidmat. Kidung yang 
dilantunkan tersebut disebut dengan “Tembang Pamojhi”, yang 
dilantunkan oleh satu orang, namun sesekali diikuti oleh para pelaku 
ritual lainnya. 

Selama pembacaan tembang pamojhi tersebut, para pelaku ritual 
lainnya “mengamini” dengan sikap mengangkat tangan dan 
mengayunkannya ke atas dan ke bawah secara berulang-ulang. Gerakan 
tersebut bermakna suatu permohonan kepada Tuhan Sang Pemilik 
Semesta. Selanjutnya alat musik mulai dimainkan oleh masing-masing 
musisi secara berurutan, sementara pelaku ritual lainnya mulai beranjak 
berdiri hingga semua alat musik dimainkan. Dengan iringan musik 
lengkap dan tembang pamojhi, selanjutnya para pelaku ritual mulai 
menari sesaji denan tetap membentuk formasi melingkar. Pada ujung 
pelaksanaan ritual, satu demi satu para pengunjung yang menyaksikan di 
pinggir arena upacara diajak untuk turut serta menari bersama. 
Kemudiann ritual Hodo diakhiri dengan berdoa serta makan bersama. Di 
akhir pelaksanaan ritual biasanya ditandai dengan turunnya hujan di 
lokasi tersebut seketika itu juga.  

 
D. Syair-Syair Tembang Pamojhi 

Sebelum memulai acara, para pelaku ritual Hodo melakukan 
tawassul kepada para nabi, tabi’in, tabiut tabi’in, syuhada’, awliya’, shalihin 
serta para leluhur-leluhur mereka. Dalam agama Islam wasilah diyakini 
sebagai cara seorang hamba untuk mendekatkan diri kepada Allah melalui 
perantara orang-orang yang menjadi kekasih-Nya. Setelah wasilah 
dilakukan, maka acara ritual hodo pun siap untuk dimulai dengan diawali 



 

 

“Tembang Pamojhi Ritual Hodo” 

 

 

JURNAL LISAN AL-HAL 

 

48 

 

pembacaan syair tembang pamojhi. 
Syair tembang pamojhi yang terdapat pada ritual hodo berasal 

dari puisi dengan berbahasa Madura. Tembang pamojhi Hodo dibagi 
menjadi dua bagian, yaitu pada bagian pertama adalah syair dari kidung 
tua yang dinyanyikan oleh pengrawit. Pada saat awal mula upacara ritual 
(intro) dimulai. Makna dari syair kidung tua ini lebih cenderung bermakna 
suatu penghambaan dan doa kepada Allah. Bagian kedua adalah bagian 
syair untuk lagu pengiring tarian Hodo, yang dinyanyikan setelah kidung 
tua dinyanyikan, bagian kedua ini adalah syair yang dinyanyikan 
bersamaan dengan tarian Hodo. Bait syair pada tarian Hodo ini terdapat 
pengulangan sebanyak dua kali baik bagian yang pertama maupun bagian 
yang kedua. Pada pengulangan yang kedua kalinya bait-bait syair tersebut 
diselingi dengan lantunan dua kalimat syahadat.16 Berikut ini adalah 
bagian pertama Syair Hodo yaitu kidung pembuka, beserta arti dalam 
bahasa Indonesia, yang dinyanyikan di awal atau introduction. 

 
A’udu Billahi Minassyaithanirrojim 

(Aku berlindung kepada Allah dari godaan Syetan yang terkutuk) 
Bissmillahirrohmanirrahim 

(Dengan menyebut nama Allah yang Maha Pengasih lagi Maha Penyayang) 
Tembang pamojhi kaule 

(inilah tembang puji-pujian kami) 
Pamojhina socce kalaben ate se pote 

(Pujian yang suci dengan hati yang putih bersih) 
Kaangguy ngadep Ajunan Guste 

(untuk menghadap Engkau wahai Tuhan kami) 
Moga-moga pangistoa parnyoonan nak poto Adam 

(semoga terkabul permohonan anak cucu Adam) 
Son nak Poto Abididen Nabi Adam 
(Untuk semua anak cucu Nabi Adam) 

Wekasane Nabi Muhammad 
(Meneruskan (ajaran) Nabi Muhammad) 
Sengko’ jeneng alif, Alif iku Popocogi 

(Akulah yang bernama alif, alif itu adalah ciptaan) 
Sang pangocap Sapa Liwepa 

(Sang Maha Berkehendak bagi apa saja yang Dia Kehendaki) 
Sengko’ Makhlukka Allah 

(Aku adalah makhluk Allah) 

                                                 
16

 Ke Tohasan, Wawancara Pribadi. 



 

 49  

“Volume 14, No. 1, Juni 2020” 

 

 

 

 

 

 

49 JURNAL LISAN AL-HAL 

Mandhi, mandhi, mandhi Diye 
(terkabullah, terkabullah, terkabullah disini) 

Sendit Jibril cangking Malaikat 
(melalui Jibril sang pegangan para Malaikat) 

Ondhem dateng, Ondhem deteng, Ondhem dateng 
(wahai awan datanglah, wahai awan datanglah, wahai awan datanglah) 

Mon Geggere, Mon geggere 
(Duh turunlah, Duh turunlah) 

 
Berikut ini adalah syair bagian kedua tembang pamojhi ritual Hodo 

yang menadi pengiring tarian hodo, beserta arti dalam bahasa Indonesia : 
Tarian Hodo 

Dangdangkep Sere Kekep 
(Daun Sirih yang bertepi-tepi) 

Mon Majid Mara ngocap 
(Jika orang mati mari berbicara) 

Mon Manossa Mara Nyanggikep 
(Jika Manusia jangan berbicara) 

Somor Bandung Talage Petteng 
(Sumur bendungan telaga hitam) 

Sabuhoni Moge Ondem 
(Berharap Semoga Awan Mendung Datang) 

Petteng dateng, Petteng dateng 
(Mendung hitam datanglah, Mendung hitam datanglah) 

Malaikat Papat Tekka 
(Malaikat mohon datangkan hujan) 

Tekka Dateng, Tekka Dateng 
(Kabulkan dan datangkanlah, kabulkan dan datngkanlah) 

Saksena Para Wali 
(disaksikan oleh Para Wali) 

Wawaline Nabi Muhammad 
(Para Wali (penerus) Nabi Muhammad) 

 
Pada teks syair mantra berbahasa Madura di atas tampak sebagai suatu 
Puji-pujian yang merupakan suatu bentuk permohonan hamba kepada 
Allah Yang Maha Kuasa. Tembhang pamojhi merupakan permohonan 
kepada Tuhan dengan menggunakan unsur-unsur Islami. Mantra 
tersebut memberikan gambaran tentang sekumpulan orang yang 
mewakili penduduk desa untuk meminta hujan kepada Allah. 
 



 

 

“Tembang Pamojhi Ritual Hodo” 

 

 

JURNAL LISAN AL-HAL 

 

50 

 

 
 

E. Nilai-Nilai Religius Dalam Tembang Pamojhi 
Secara keseluruhan, tahapan-tahapan prosesi yang dilakukan, 

tampak jelas pelaksanaan ritual Hodo sarat dengan muatan nilai-nilai ke-
Islaman. Tahap pesucen, semedi dan menyembelih hewan kurban 
sebagaimana disebutkan di atas senada dengan anjuran dalam agama 
Islam yang bermakna hubungan antara hamba dengan Tuhannya serta 
hubungan antar sesama manusia. Secara fisik bersesuci dalam Islam ialah 
merupakan kegian mensucikan diri dari hadas maupun najis, sehingga 
seseorang diperbolehkan untuk mengerjakan suatu ibadah (menghadap 
Allah). Begitu pula dengn semedi, yang merujuk pada praktik-praktik 
tasawuf praktis para kaum sufi melalui media dzikir dan tafakkur. 
Sedangkan anjuran meyembelih hewan ternak yang memang 
disyariatkan dalam Al-Qur’an dan as-Sunnah serta diperkuat oleh Ijma 
ulama’ sebagai wujud syukur atas nikmat-nikmay-Nya. Berkurban juga 
memiliki dimensi makna agar manusia bisa saling berbagi kepada 
sesama. 

Selain itu, setiap syair tembang pamojhi dalam ritual Hodo, baik 
bagian pertama maupun kedua juga memiliki makna spiritual-religius 
yang terkandung di dalamnya. Pargament mengartikan Spiritualitas 
sebagai sebuah pencarian terhadap sesuatu yang suci (a search for the 
sacred).17 Lebih lanjut Levine, yoo, Aviv, Ewing dan Au menambahkan 
bahwa spiritualitas sebagai sebuah hubungan antara seorang individu 
dengan sesuatu yang tidak tampak secara fisik dan mental, memiliki 
beberapa elemen seperti makna, tujuan, dan hubungan dengan sesuatu 
yang memiliki kekuatan yang jauh melebihi apa yang dimiliki individu 
tersebut.18 Dengan kata lain bahwa spiritualitas merupakan makna yang 
tidak dapat dipisahkan dengan religiusitas, meskipun ruang lingkup 
spiritualitas lebih luas. Dari bait-bait yang dilantunkan dalam ritual Hodo 
dapat kita ambil beberapa hikmah, diantaranya adalah: 
 
1. Penghambaan 

Nilai pertama yang dapat diambil dari syair ritual pojhian Hodo 
adalah wujud penghambaan/keabdian. Hal ini dapat dilihat dari bait syair 

                                                 
17

 Taufik Achmad Dwi Putro, “Islamic Work Ethic: Studi Kasus Nilai-Nilai 

Spiritualitas Islam Pada PT. Andromeda” (Tesis, Fakultas Psikologi Universitas Gadjah Mada 

Yogyakarta, 2015), 3. 
18

 Ibid. 



 

 51  

“Volume 14, No. 1, Juni 2020” 

 

 

 

 

 

 

51 JURNAL LISAN AL-HAL 

pembuka ritual hodo. Sebagaimana hakikat penciptaan manusia dan jin 
adalah untuk megabdi kepada Allah. Penghambaan adalah merupakan 
wujud kecintaan dan kesadaran manusia dan makhluk-makhluk Allah 
lainnya untuk tunduk dan patuh kepada-Nya dengan menjalankan segala 
perintah dan menjauhi segala larangan-Nya. Dimensi penghambaan 
manusia mencakup aspek lahir dana batin, keduanya tidak bisa dilakukan 
secara parsial pada waktu ataupun tempat tertentu saja. 

Penghambaan kepada sang pencipta harus senantiasa 
menyeimbangkan potensi rohaniah dan potensi jasmaniah, untuk 
dijadikan sebagai bekal dalam melakukan pengabdian kepada Allah secara 
tulus dan ikhlas. Untuk mengabdi kepada Allah secara baik, manusia harus 
memiliki iman yang benar, yaitu meyakini bahwa Allah lah sebahagai satu-
satunya dzat yang layak dan seharusnya disembah serta tempat 
mengabdikan diri secara utuh. Inti penghambaan manusia adalah tauhid, 
yaitu mengesakan Allah dengan seluruh sifat-sifatnya dan tidak membuat 
sekutu dengan makhluk-Nya. Dengan demikian dapat dipahami bahwa 
tauhid dapat menyadarkan manusia, dirinya dan segala yang dimiliki 
adalah seluruhnya milik Allah. Dengan sepenuh hati manusia menerima 
Allah sebagai penguasa tunggal dalam kehidupan, sebagai sumber haqiqi 
kebenaran yang memiliki kehendak dan kekuasaan bagi seluruh alam. 
 
2. Permohonan dan Wasilah 

Secara lahiriah, bait-bait syair yang terucap dalam tembang 
pamojhi ritual Hodo merupakan bentuk dimana subjek melakukan 
munajat dengan hati yang bersih, tulus dan ikhlas. Subjek berkeyakinan 
bahwa terdapat kekuatan besar yang mampu mengabulkan segala 
permohonan dan keinginan yang diminta, yaitu berupa rahmat 
diturunkannya hujan dan kesuburan tanaman. Kekuatan transenden yang 
dituju adalah kekuasaan Allah. Seseorang yang ikhlas dalam melakukan 
perbuatan, tujuan dan cita-cita amalnya hanya semata-mata karena Allah, 
maka manusia itu akan disertai oleh Allah dalam berbagai situasi dan 
keadaan dimana saja mereka berada. 

Dalam tembang pamojhi ritual Hodo, munajat yang dipanjatkan 
juga disertai dengan wasilah melalui kekasih-kekasih Allah. Ada dua nama 
nabi dan malaikat Allah yang disebutkan dalam syair-syair pamojhi 
tersebut, yaitu Nabi Muhammad, Nabi Adam, Malaikat Jibril, Malaikat 
pembawa hujan (Izrofil) dan para wali penerus Nabi Muhammad. Nabi 
Adam dimaknai sebagai representasi bapak seluruh umat manusia yang 
ada di muka bumi ini. Sementara Nabi Muhammad adalah merupakan 
Rasul mulia penyempurna agama Islam yang risalah-risalahnya diterima 



 

 

“Tembang Pamojhi Ritual Hodo” 

 

 

JURNAL LISAN AL-HAL 

 

52 

 

dari Allah melalui malaikat Jibril. Bagi kalangan Islam Ahlussunnah wal 
Jama’ah, wasilah diyakini sebagai jembatan yang akan mempermudah 
segala permohonan agar tersampaikan kepada Allah dan dikabulkan oleh-
Nya. Keistimewaan-keistimewaan kekasih Allah yang dapat memudahkan 
dan terkabulkannya doa tersubut disebut dengan syafaat. Syafaat kekasih-
kekasih Allah ini tetap arus diminta kepada Sang Pemberi Syafaat yaitu 
Allah SWT. 

 
3. Berserah Diri 

Manusia tidak pernah tahu apa yang Allah rencanakan untuk 
kehidupannya. Dengan ketidaktahuan inilah seharusnya manusia tetap 
memiliki prasangka baik kepada Allah atas peristiwa-peristiwa yang telah 
Allah pilihkan untuk hamba-Nya. Inilah wujud kepasrahan kepada Sang 
Khaliq. Kepasrahan disini bukan berarti menerima nasib tanpa adanya 
perjuangan. Namun kepasrahan adalah wujud penyerahan diri dari Segala 
aktifitas kehidupan manusia yang selalu disandarkan kepada Allah sebagai 
Tuhannya, setelah dilakukannya berbagai usaha dan doa. Nilai kepasrahan 
juga tersirat di dalam tembang pamojhi ritual Hodo masayarakat adat 
suku Pariopo. Dari pelaksanaan ritual permohonan diturunkannya hujan, 
mereka menyadari bahwa Allah dzat yang Maha Esa lah yang akan 
mengabulkan segala permohonan, terhadap sapa saja yang Allah 
kehendaki. Mereka sebagai manusia anak cucu Adam hanya bisa 
memohon dan berdoa. 

Hakikat dari kepasrahan diri manusia adalah kesadaran akan 
keterbatasan kekuatan dan kemampuan dalam melakukan segala 
pekerjaan. Tanpa adanya pertolongan dari Allah yang Maha Berkehendak, 
tentu manusia bukanlah apa-apa. Totalitas kepasrahan dengan 
menganggap bahwa tidak ada kekuatan melainkan kekuatan Allah akan 
membawa dampak positif pada setiap tindakan yang dilakukan oleh 
manusia. Kepasrahan diri akan memberikan ketenangan secara batin dan 
menganggap bahwa apa yang diterimanya adalah pilihan terbaik dari 
Allah serta menganggap segala peristiwa pasti mengandung nilai 
kebaikan. Dengan kepasrahan kepada Allah inilah manusia akan menjlani 
kehidupan di jalan yang benar, tanpa keraguan, kegelisahan dan 
kehawatiran yang berlebihan. Kepasrahan manusia akan membawa 
kesadaran bahwa sebaik-baik rencana manusia, jauh lebih baik rencana 
yang Allah siapkan untuknya. 

 
F. Simpulan 

Ritual Hodo adalah merupakan upacara adat masyarakat suku 



 

 53  

“Volume 14, No. 1, Juni 2020” 

 

 

 

 

 

 

53 JURNAL LISAN AL-HAL 

Pariopo yang berlansung secara turun-temurun dari generasi ke generasi 
yang tetap bertahan hingga hari ini. Ritual ini merupakan upacra adat 
dalam rangka memohon agar diturunkannya berkah Tuhan, yaitu berupa 
hujan. Dalam perjaanannya ritual Hodo ini mengalami akulturasi antara 
budaya lokal masyarakat dengan nilai-nilai agama yang berkembang, yaitu 
agama Islam. Sehingga tak heran jika mantra atau tembang pamojhi dalam 
ritual Hodo ini sarat denan nilai-nilai religius yang bernuansa Islami. 

Sedikitnya terdapat tiga makna dasar nilai-nilai religius yang 
tersirat dalam tembang pamojhi ritual Hodo tersebut. Antara lain adalah 
nilai penghambaan, permohonan dan wasilah serta berserah diri kepada 
Allah. Dimana ketiga nilai ini pada dasarnya merupakan inti dari ajaran 
agama Islam dari bangunan sendi-sendi keimanan, yang dalam konsep 
keimanan dalam Islam dikenal dengan istilah tauhid. Tauhid adalah 
merupakan konsep aqidah dalam Islam yang menyatakan dan meyakini 
keesaan Allah. Seorang muslim harus yakin bahwa tauhid adalah pondasi 
keberislaman yang paling agung serta hakikat Islam yang paling 
mendasar, sebagai salah satu syarat akan diterimanya amal perbuatan 
manusia. 

Aqidah Asy’ariyah membagi pengamalan tauhid ke dalam tiga 
bagian, yaitu tauhid rububiyah, tauhid uluhiyah dan asma wa sifat. Tauhid 
rubiyah adalah keberimanan manusia terhadap keesaan Allah sebagai 
satu-satunya Tuhan yang memiliki, merencanakan, menciptakan, 
mengatur, memelihara, memberi rezeki, memberikan manfaat menolak 
mudharat serta menjaga seluruh alam semesta. Sedangkan tauhid uluhiyah 
adalah wujud keberimanan manusia bahwa hanya Allah yang patut 
disembah dan tidak ada sekutu bagi-Nya. Beriman terhadap uluhiyah Allah 
merupakan konsekwensi dari keimanan terhadap rububiyah-Nya, yaitu 
mengesakan Allah dalam setiap ibadah yang dilakukan. Sedangkan tauhid 
Asma wa Sifat adalah keberimanan terhadap sifat dan nama-nama Allah 
yang baik (asmaul husna), yang sesuai dengan keagungan-Nya. 

Seluruh esensi ketiga konsep tauhid tersebut telah tergambar 
dalam tembang pamojhi ritual masyarakat adat suku Pariopo dalam 
melaksanakan ritual Hodo serta tidak bertentangan dengan ajaran-ajaran 
tauhid. Meskipun ritual Hodo ini sama sekali berbeda dengan ritual shalat 
istisqa’ yang diajarkan oleh salafunas shalih yang juga memiliki tujuan 
permohonan turunnya hujan. Hal ini semakin menegaskan bahwa dalam 
ritual hodo telah terjadi akulturasi antara budaya masyarakat suku 
Pariopo dengan nila-nilai agama Islam, sehingga ritual hodo yang menjadi 
kekayaan budaya masyarakat adat suku Pariopo ini patut untuk 
dilestarikan dan diperkenalkan kepada publik. 



 

 

“Tembang Pamojhi Ritual Hodo” 

 

 

JURNAL LISAN AL-HAL 

 

54 

 

 



 

 55  

“Volume 14, No. 1, Juni 2020” 

 

 

 

 

 

 

55 JURNAL LISAN AL-HAL 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Noratio, Chandra. “Sinopsis Ritual Budaya Hodo: Tarian Sakral Minta 
Hujan.” Dokumen Kecamatan Asembagus, 2006. 

Hidayatullah, Panakajaya. Upacara Seni Hodo sebagai Ritual Kesuburan 
Masyarakat Dukuh Pariopo Situbondo. Yogyakarta: Pengkajian Seni 
Pertunjukan dan Seni Rupa, Universitas Gadjah Mada, 2015. 

R.M. Soedarsono. Seni Pertunjukan Indonesia di Era Globalisasi. 
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2010. 

Sumandiyo Hadi. Seni dalam Ritual Agama. Yogyakarta: Pustaka, 2006. 
Achmad, Taufik, Dwi Putro. “Islamic Work Ethic: Studi Kasus Nilai-Nilai 

Spiritualitas Islam Pada PT. Andromeda.” Tesis, Fakultas Psikologi 
Universitas Gadjah Mada Yogyakarta, 2015. 

Irwan Rakhday. “Sekelumit Kisah dari Bumi Pariopo (Upacara Adat Hodo),” 
Nopember 2016. 

———. “Suku Pariopo: Identifikasi yang Mengokohkan.” Jawa Pos, Radar 
Banyuwangi, 19 September 2015. 

“Warga Pariopo Gelar Ritual Hodo.” Jawa Pos, Radar Banyuwangi, 4 
Nopember 2015 
Irwan Rakhday, Wawancara Pribadi, 5 Desember 2016. Asembagus. 
Ke Absu. Wawancara Pribadi, 8 Nopember 2016. Desa Bantal Asembagus. 
Ke Tohasan. Wawancara Pribadi, 8 Nopember 2016. Desa Bantal 

Asembagus. 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


