“Volume 14, No. 1, Juni 2020"

NILAI-NILAI RELIGIUS DALAM TEMBANG PAMOJHI
RITUAL HODO MASYARAKAT ADAT SUKU PARIOPO

Ainun Najib & Mukhammad Baharun
Universitas Ibrahimy Situbondo, Indonesia
Universitas Ibrahimy Situbondo, Indonesia

adjie245@gmail.com & muhammad.baharun@yahoo.co.id

Abstract:

Hodo is a ceremonial ritual of Pariopo tribe in order to ask for rain. This
ritual is survival ancestor since hundred of past which has endured to
this day. In spite of development, this ritual changes and developments
in line with the changing era and times. Behaviour and diversity society
of Pariopo Tribe also influence changes in Hodo’s Ritual, because the
society of Pariopo Tribe are 100% Moslems. Acculturation of cultural
and religious values seems very united in the implementation of this
ritual later. The unification between cultures and religious values can be
seen from the poems of Pamojhi songs that were rebounded as long as
Ritual takes place. Pamojhi’s songs depicted religious values of Islam
which is very deep breath. It is the core of the religious teaching from the
building joins of faith. The meaning of Pamojhi's songs is one note
withlslamic theology. The First is devotion, a belief where there is no
God to worship except Allah. And the Second is petition and Connection,
its mean of certainty about power of the one supreme which regulates al
human life. So, the third is surrender, human of submission form slave to
ruler after pass up petition or attempt to get something which be
desired. These values are embodied in the magic spell ritual worship in
the implementation of Hodo, either explicitly or implicitly, that the ritual
could be accepted by society and survive until now.

Keywords: Nilai-nilai Religius, Tembang Pamojhi, Ritual Hodo,
Masyarakat Adat, Suku Pariopo

A. Pendahuluan

Indonesia memiliki banyak ragam suku bangsa dengan
perbedaan-perbedaan kebudayaan, yang tercermin pada pola hidup dan
perilaku masing-masing. Keragaman budaya atau cultural diversity adalah
sebuah keniscayaan yang selalu ada dalam kehidupan masyarakat di
belahan dunia, salah satunya adalah Indonesia. Dalam konteks
pemahaman masyarakat majemuk, selain kebudayaan suku-suku bangsa,
masyarakat Indonesia juga terdiri dari berbagai kebudayaan daerah yang

JURNAL LISAN AL-HAL | 39


mailto:adjie245@gmail.com

“Tembang Pamojhi Ritual Hodo"

bersifat kewilayahan, yang merupakan pertemuan atau akulturasi dari
berbagai kebudayaan kelompok suku-suku bangsa lain yang ada di daerah
tersebut.

Salah satu masyarakat adat yang ada di Indonesia adalah suku
Pariopo. Pariopo adalah nama sebuah dusun yang terletak di desa Bantal
Kecamatan Asembagus Kabupaten Situbondo. Dusun ini berada di dataran
tinggi dan berbukit. Penduduk dusun Pariopo sebagian besar adalah suku
Madura yang beragama Islam, hal ini dibuktikan dengan dijadikannya
bahasa Madura yang merupaan bahasa komunikasi seha-hari. Aktivitas
sebagian besar masyarakat dusun Pariopo adalah berpetani dan beternak.
Namun aktifitas pertanian mereka tidak selamanya berjalan dengan baik,
mengingat lahan pertanian yang ada memiliki jenis tanah yang kering,
serta dusun Pariopo termasuk wilayah yang memiliki curah hujan rendah.
Tak heran bila masyarakat setempat sangat tergantung pada curah hujan
dalam aktivitas hidup lingkungannya.

Masyarakat dusun Pariopo juga masih mempertahankan seni dan
tradisi peninggalan nenek moyang yaitu tarian ritual Hodo. Ritual Hodo
adalah bentuk upacara masyarakat suku Pariopo untuk meminta hujan
jika terjadi kemarau yang berkepanjangan, yang dalam masyarakat
setempat dikenal dengan istilah nimur kara. Menurut O’Dea, ritual
merupakan bentuk perayaan atau upacara (celebration), yang memiliki
berhubungan dengan kepercayaan atau agama tertentu, yang ditandai
dengan sifat-sifat khusus, serta melahirkan rasa hormat yang luhur
sebagai suatu pengalaman yang suci.! Dalam pelaksanaannya, ritual Hodo
terdiri dari berbagai macam kesenian yang ada di dalamnya, diantaranya
adalah musik, tarian dan tembang. Berdasarkan fungsinya, Soedarsono
mengklasifikasikan kesenian menjadi tiga, yaitu sebagai sarana ritual,
sebagai ungkapan rasa pribadi seseorang, dan sebagai pertunjukan yang
bernilai estetik.2 Melalui klasifikasi tersebut, maka Hodo termasuk
kesenian sebagai sarana ritual.

Penyebaran suku-suku yang ada di Indonesia juga berpengaruh
pada kebudayaan masyarakat sesuai dengan kondisi alam di sekitarnya.
Mereka mendiami wilayah dengan kondisi geografis yang berbeda-beda.
Mulai dari gunung, pinggiran hutan, pesisir pantai dataran rendah,
pedesaan hingga perkotaan. Pun demikian halnya dengan perkembangan
peradaban manusia dan penyebaran agama-agama di Indonesia turut

! Sumandiyo Hadi, Seni dalam Ritual Agama (Y ogyakarta: Pustaka, 2006), 31.
2 R.M. Soedarsono, Seni Pertunjukan Indonesia di Era Globalisasi (Yogyakarta:
Gadjah Mada University Press, 2010), 123.

40 | JURNAL LISAN AL-HAL



“Volume 14, No. 1, Juni 2020"

menjadi faktor pendukung yang mengokohkan eksistensi kebudayaan
masyarakat dengan Kkeragaman corak yang berbeda. Lahirnya
kebudayaan-kebudayan khas yang bernuansakan agama ini, membuktikan
kebudayaan tersebut bisa terus bertahan dan diterima dari generasi ke
generasi.

Ritual Hodo mengalami perkembangan dari waktu ke waktu
sesuai perubahan zaman. Perkembangan tersebut merupaan
pnyempurnaan dari berbagai sisi dengan tetap mempertahankan pakem-
pakem yang sudah menjadi esensi ritual Hodo. Penyempurnaan
disesuaikan dengan perubahan zaman yang semakin modern, sehingga
kesenian ritual Hodo terus berkesinambungan, diterima dan diteruskan
generasi selanjutnya. Selain hal tersebut, Pengaruh ajaran agama Islam
terhadap budaya ritual hodo lambat laun menyusup dan menyesuaikan
diri dengan tanpa mengurangi eksistensi masing-masing. Islam sebaga
agama tidak meniggalkan syari’at dan ajaran-ajarannya, dan ritual hodo
tetap dilaksanakan dan terus bertahan hingga hari ini. Sehingga yang
terjadi adalah harmoni penyatuan antara budaya lokal masyarakat dengan
nilai-nilai religius yang tertanam di dalamnya. Penelitian ini difokuskan
pada penggalian secara konseptual tentang nilai-nilai religius yang
terdapat dalam tembang pamojhi (pemujaan) ritual Hodo masyarakat adat
suku Pariopo, sebagai ritual meminta hujan dan kesuburan tanah.

B. Sejarah Ritual Hodo

Ritual Hodo adalah salah satu warisan kebudayaan yang masih
tetap dipertahankan oleh masyarakat adat suku Pariopo hingga hari ini.
Lahirnya ritual Hodo memiliki akar sejarah yang akan terus melekat
dalam kehidupan masyarakat Pariopo. Menurut Ke Absu, Ketua Adat Suku
Paripo, ritual Hodo merupakan warisan kebudayaan nenek moyang yang
telah melintasi lima generasi, hingga saat ini seni Hodo tetap dilestarikan
dan akan terus diwariskan kepada generasi-generasi di masa yang akan
datang.3 Kata Hodo merupakan bahasa Madura dari kata dasar Do Hodo,
yang memiliki makna di atas langit ada langit. Kata tersebut kemudian
lebih akrab didengar dan diucapkan dengan Hodo. Ritual Hodo dapat
dikatakan sebagai suatu pagelaran seni yang terdiri dari seni musik, seni
tari dan seni suara yang saling terpadu dan menjadi bentuk pertunjukan
yang utuh.

Belum diketahui secara pasti sejak kapan awal kemunculan seni
ritual Hodo ini. Namun menurut legenda yang hidup di masyarakat

® Ke Absu, Wawancara Pribadi, 8 Nopember 2016, Desa Bantal Asembagus.

JURNAL LISAN AL-HAL | 41



“Tembang Pamojhi Ritual Hodo"

setempah, bahwa pada masa kerajaan Majapahit daerah tersebut
merupakan perlintasan pejabat kerajaan, yaitu Raden Damarwulan, suami
Kencono Wungu, Ratu kerajaan Majapahit. Raden Damarwulan sendiri
merupakan keponakan Patih Logender, seorang abdi kerajaan Majapahit
yang terkenal sakti. Raden Damarwulan diutus untuk menaklukkan
Kadipaten Blambangan dan membunuh Adipati Blambangan Menak
Jinggo, yang memberontak dan menolak untuk membayar upeti kepada
pusat kekuasaan yaitu Kerajaan Majapahit. Beberapa fakta sejarah
penulisankan, bahwa Kadipaten Blambangan memang pernah ditaklukkan
oleh Majapahit (1295-1527).

Setelah berhasil menaklukkan Kadipaten Blambangan dan
membunuh Menak Jinggo, rombongan Raden Damarwulan kembali ke
Majapahit, dengan jalur perjalanan menyusuri pantai utara Pulau Jawa.
Rombongan Raden Damarwulan sempat singgah dab neristirahat di suatu
tempat yang panas, kering dan bertanah tandus. Lokasi tersebut terletak
diantara dua bukit yang kemudian disebut dengan “Dukuh Pariopo”.
Raden Damarwulan bersama rombongannya merasa haus dan lapar,
maka Raden Damarwulan memerintahkan anak buahnya untuk membuat
tungku batu sebagai tempat memasak, yang kemudian disebut Batu
Tomang (tungku). Setelah pembuatan tungku selesai, muncul masalah
selanjutnya yaitu kesulitan air untuk memasak. Maka Raden Damarwulan
melakukan semedi di salah satu goa tak jauh dari Batu Tomang, dengan
maksud meminta petunjuk kepada Sang Penguasa Alam. Malam hari itu
Raden Damarwulan memperoleh petunjuk yaitu; menyembelih hewan
ternak kambing berwarna hitam di kaki gunung Masali, Menyiapkan sesaji
di sekitar Batu Tomang sebagai sarana permohonan kepada Tuhan agar
segera diberikan hujan. Melalui pelaksanaan petunjuk-petunjuk tersebut,
akhirnya permohonan tersebut dikabulkan oleh Sang Maha Kuasa melalui
rahmat-Nya berupa turunnya hujan, maka rombongan Raden Damarwulan
beserta penduduk Pariopo selamat dari kehausan dan bencana
kekeringan.*

Namun menurut penelitian mutakhir yang dipaparkan oleh Irwan
Rakhday, legenda Raden Damarwulan tersebut belum bisa dibuktikan
secara ilmiah. Mengingat Raden Damarwulan adalah tokoh fiksi dalam
pewayangan rakyat Jawa yang kisahnya diangkat dari Serat Damarwulan,
yang diperkirakan di tulis pada akhir kekuasaan Majapahit. Sehingga tidak
mungkin tokoh fiksi ada dalam sejarah lahirnya ritual Hodo.> Dalam

4 -
Ibid.
® Irwan Rakhday, Wawancara Pribadi, 5 Desember 2016, Asembagus.

42 | JURNAL LISAN AL-HAL



“Volume 14, No. 1, Juni 2020"

pewayangan, Damarwulan digambarkan sebagai sosok protagonis yang
rupawan, arif dan bijaksana, disukai banyak wanita serta mengayomi
rakyatnya. Sosok ini dipertentangkan dengan tokoh antagonis Menak
Jinggo yang pemberontak karena Ratu Kencana Wungu tidak memenuhi
janji untuk menjadikannya suami, meskipun Menak Jinggo telah berhasil
menaklukkan pengacau Kebo Marcuet yang mengamuk di kerajaan
Majapahit. Lebih lanjut Irwan menyampaikan bahwa penuturan Ke Absu
itulah yang lebih dapat diterima. Ke Absu adalah merupakan generasi
keempat dari pembabat alas Pariopo pertama kali yaitu Jhu’ Modhi.
Sehingga diduga Jhu’ Modhi ini pula lah yang menggagas tradisi Hodo.®

Dikisahkan bahwa Jhu’ Modhi dan Jhu’ Hayap adalah dua orang
buronan pemerintah kolonial Belanda. Keduanya merupakan penduduk
dusun Tol-tol Kecamatan Arjasa yang melarikan diri dari pencarian
Belanda. Mereka berdua lalu mendami hutan belantara di Pariopo dan
membuka lahan pertanian hingga berkeluarga dan beranak-cucu. Sumber
lain ada pula yang menyebutkan nama J/hu’ Sembang dan Jhu’ Eni. Namun
Ke Absu menekankan bahwa keturunan dari /hu’ Modhi yang paling
banyak menghuni wilayah tersebut. Bahkan makam Jhu’ Modhi dan Jhu’
Hayap ada di dusun tersebut.”

Pada awalnya, para pamojhi-pamojhi melakukan ritual hodo
dalam kelompok-kelompok kecil yang tersebar di beberapa tempat di
dusun Pariopo, seperti Bato Tomang, Goa Macan, Tapak Dangdang,
Cangkreng, Asta Tekos dan lain-lain. Namun pada tahun 2004, budayawan
Chandra Noratio memberikan masukan agar ritual ini dilaksanakan
menjadi satu kelompok yang bersifat massal. Tanpa mengurangi
kesakralan ritual tersebut, dimasukkanlah kalimat-kalimat thoyyibah yang
bernafaskan Islam. Hal ini sangat relevan dengan kondisi masyarakat
Pariopo yng kini seratus persen beragama Islam.8

Berdasarkan konteks historisnya terdapat proses akulturasi
dalam ritual Hodo. Parameter pengertian akulturasi disini, pertama
merujuk pada suatu bentuk perubahan budaya akibat pertemuannya
dengan budaya lain; kedua, proses perubahan budaya yang dibedakan
dari proses inovasi, difusi, invensi maupun penemuan; dan ketiga, sebagai
konsep kata sifat yang digunakan untuk menunjuk pada suatu kondisi
tertentu, seperti misalnya kondisi budaya kelompok yang satu lebih

® Irwan Rakhday, “Suku Pariopo: Identifikasi yang Mengokohkan,” Jawa Pos, Radar
Banyuwangi, 19 September 2015.
7 -
Ibid.
% Ibid.

JURNAL LISAN AL-HAL | 43



“Tembang Pamojhi Ritual Hodo"

terakulturasi dari budaya yang lain.® Persinggungan antarbudaya
Majapahit, Islam dan Madura menciptakan kebaruan pada ritual Hodo.

Masuknya agama Islam di tanah Jawa, secara perlahan turut
mempengaruhi terhadap budaya-budaya dan kesenian tradisional yang
masih bertahan di masyarakat, salah satunya adalah Ritual Hodo
pelaksanaan ritual Hodo tidak dilarang seketika, melainkan orientasinya
yang diubah lebih kepada mempertahankan budaya dan kesenian, dengan
disisipi ajaran-ajaran keislaman. Maka Hodo bertransformasi menjadi
kesenian yang syarat dengan nilai-nilai ajaran Islam, meski terdapat unsur
keaslian yang dipelihara, namun hal itu tidak bertentangan secara prinsip
dengan syariat Islam, sehingga seni Hodo tetap tetap lestari serta dapat
diterima oleh masyarakat, bahkan masyarakat luar desa Bantal banyak
hadir untuk mengikuti upacara kesenian Hodo tersebut.10 Selain ajaran
Islam, Hodo juga tidak terlepas dari budaya Madura. Hal ini terlihat dari
teks mantra/tembang pamojhi yang menggunakan bahasa Madura,
mengingat bahasa Madura adalah bahasa komunikasi penduduk Pariopo
sehari-hari.

Masyarakat dusun Pariopo tetap mempertahankan tradisi Hodo
sebagai peninggalanleluhur mereka karena sangat dirasakan manfaatnya,
yaitu menurunkan hujan untuk kesuburan tanah ladang-ladang pertanian
mereka. Pelaku Hodo yang tergabung dalam suatu tim tetap melaksanakan
format prosesi seperti sedia kala, meskipun muatan di dalamnya sudah
banyak mengalami perubahan. Mulai dari timpat pelaksanaan Hodo,
tahapan-tahapan hingga pelaksanaan tetap diyakini sama dengan yang
dipraktikkan oleh Raden Damarwulan.!

Menurut Ke Tohasan, ritual hodo dilaksanakan untuk
kepentingan orang banyak. Yaitu untuk kemaslahan seluruh warga
Situbondo yang dilanda kemarau berkepanjangan. Jadi tidak hanya untuk
warga Pariopo saja. Bahkan Ke Tohasan mempersilahkan kepada segenap
warga yang berkenan hadir untuk mengikuti pagelaran dan gelar doa
bersama dalam pelaksanaan ritual Hodo. Baginya, ritual Hodo adalah
permohonan yang meminta hujan kepada Sang Maha Pencipta, jadi tidak
bertentangan dengan ajaran agama.!?

° Sumandiyo Hadi, Seni dalam Ritual Agama, 35.

% |rwan Rakhday, “Sekelumit Kisah dari Bumi Pariopo (Upacara Adat Hodo),”
Nopember 2016.

' Ppanakajaya Hidayatullah, "Upacara Seni Hodo sebagai Ritual Kesuburan
Masyarakat Dukuh Pariopo Situbondo" (Yogyakarta: Pengkajian Seni Pertunjukan dan Seni
Rupa, Universitas Gadjah Mada, 2015), 15.

12 Ke Tohasan, Wawancara Pribadi, Nopember 2016, Desa Bantal Asembagus. Baca

44 | JURNAL LISAN AL-HAL



“Volume 14, No. 1, Juni 2020"

C. Pelaksanaan Upacara Ritual Hodo

Ritual Hodo terdiri dari beberapa tahapan prosesi yang harus
dilalui. Sebelum dilaksanakan acara inti dari ritual hodo, masyarakat
terlebih dahulu melakukan prosesi yang begitu rumit dan sakral (pra-
ritual). Pra-ritual merupakan rangkaian dari ritual Hodo yang harus
dilaksanakan, karena dipercaya oleh masyarakat setempat sebagai syarat
yang harus dilakukan untuk suatu pengharapan atas kelancaran
pelaksanaan pada acara inti. Pra-ritual umumnya memang sering
dilaksanakan oleh sebagian seni tradisi di Indonesia sebagai permohonan
kepada Tuhan untuk memberikan kelancaran dan keberkahan dalam
proses upacara atau ritual yang akan dilaksanakan.

1. Tahap Pesucen

Hal pertama yang harus dilakukan oleh para pelaku Hodo adalah
tahap penyucian diri atau pesucen. Tahapan ini harus dilakukan oleh
seluruh pelaksana Hodo yang terdiri dari pemagku ritual (adat), musisi,
pengrawit serta penari. Penyucian diri ini dilakukan di suatu sumber mata
air yang oleh masyarakat setempat disebut dengan se capcap. Kata se
capcap merupakan bahasa Madura yang memiliki makna “yang menetes”,
disebut se capcap karena letak mata air ini berada di dinding curah yang
airnya terus mengalir. Latak mata air se capcap tersebut berada di lembah
perbukitan yang jauh dari pemukiman warga. Akses jalan menuju mata air
se capcap cukup sulit dan melelahkan, menyusuri jalan tanah perbukitan
yang cukup curam dan terjal, sehingga memerlukan ketangguhan fisik
untuk mencapainya.

Pelaksanaan tahap pesucen biasanya dilakukan pada sore hari
menjelang petang. Satu demi satu para pelaku upacara membersihkan diri
dengan mandi dan bersesuci dengan berwudhu. Pesucen dipimpin
langsung oleh pemangku ritual dengan menyiramkan air kepada seluruh
pelaksana ritual, dengan maksud mensucikan diri secara lahir dan batin
untuk menghadap Sang Pencipta. Melalui hati dan pikiran yang bersih,
diharapkan permohonan melalui do’a-do’a yang dipanjatkan dapat
dikabulkan.13 Secara lahiriyah, tahapan pesucen dianggap sebagai salah
satu tahapan ritual untuk memohon turunnya hujan, namun dibalik itu
terdapat makna mendalam, bahwa pesucen tersebut dianggap sebagai

juga: “Warga Pariopo Gelar Ritual Hodo,” Jawa Pos, Radar Banyuwangi, 4 Nopember 2015.
3 Chandra Noratio, “Sinopsis Ritual Budaya Hodo: Tarian Sakral Minta Hujan”
(Dokumen Kecamatan Asembagus, 2006), . 8.

JURNAL LISAN AL-HAL | 45



“Tembang Pamojhi Ritual Hodo"

wujud kecintaan manusia terhadap alam sekitarnya. Pengkeramatkan
masyarakat terhadap sumber mata air se capcap pada dasarnya
merupakan wujud kepedulian mereka untuk menjaga dan melestarikan
keseimbangan alam.

2. Tahapan Semedi

Setelah tahap pesucen selesai, maka selanjutnya adalah tehap
semedi. Para pelaku ritual mendatangi suatu goa untuk melaksanakan
semedi di malam hari. Masyarakat setempat menamakan goa tersebut
dengan goa Macan, yang konon juga menjadi tempat persemedian Raden
Damarwulan saat memohon petunjuk meminta diturunkannya hujan.
Selama melakukan semedi semalam suntuk, para pelaku ritual tidak boleh
tidur, melainkan memanjatkan do’a-do’a hingga pagi menjelang.* Do’a-
do’a yang dipanjatkan sesuai dengan apa yang diajarkan dalam agama
Islam, memohon kepada Allah agar mendapatkan rahmat dari-Nya berupa
diturunkannya hujan. Selain itu, permohonan serta do’a agar pelaksanaan
ritual esok harinya berjalan dengan baik dan lancar, serta mendapat
keberkahan turunnya hujan.

3. Tahapan Berkurban

Setelah tahap semedi selesai, tahap selanjutnya adalah tahapan
berkurban (penyembelihan hewan kurban) sebagai ungkapan rasa syukur
kepada Allah SWT. Tahap berkurban ini juga didasarkan kepada kisah
Raden Damarwulan yang memperoleh petunjuk dari Tuhan untuk
melakukan penyembeihan hewan ternak berupa kambing berwarna
hitam. Lokasi penyembelihan hewar kurban ini dilakukan di suatu bukit
yang bernama gunung Masali. Daging hewan kurban tersebut dimasak
untuk dijadikan sajian saat upacara ritual berlangsung bersama nasi
tumpeng, dan akan dimakan bersama-sama setelah upacara selesai.ls
Berkurban dalam rangkaian upacara Hodo bermakna sebagai simbol
kesuburan tanah atau kesejahteraan bagi masyarakat dusun Pariopo.
Selanjutnya para pelaku ritual mempersiapkan perlengkapan-
perlengkapan lain upacara ritual Hodo. Perlengkapan lainnya yaitu alat
musik tradisional berupa gamelan, gendang, dan seruling. Selain itu para
pelaku ritual dilengkapi dengan kostum (pakaian adat untuk ritual)
berupa celana hitam, odheng (ikat kepala) berwarna merah dan hitam,
selendang, serta ikat pinggang dan gelang aksesoris yang terbuat dari

4 1bid.
15 1bid.

46 JURNAL LISAN AL-HAL



“Volume 14, No. 1, Juni 2020"

janur kelapa.

4. Pelaksanaan Ritual Hodo

Setelah persiapan upacara sudah lengkap, maka selanjutnta
seluruh pelaksana ritual menuju Batu Tomang, sebagai tempat
pelaksanaan ritual Hodo. Tomang dalam bahasa Madura bermakna
tungku, disebut Batu Tomang karena di lokasi tersebut berdiri tiga batu
besar yang menyerupai tungku untuk memasak. Rongga tengah-tengah
diantara tiga batu besar tersebutlah yang menjadi lokasi pelaksanaan
ritual Hodo. Para pelaku ritual duduk bersila membentuk formasi
melingkar mengelilingi sesaji. Seorang pemangku ritual berdiri dan
mengitari lingkaran tersebut dengan menebarkan asap pembakaran
kemenyan atau dupa. Selanjutnya seseorang pelaku ritual lainnya
melantunkan kidung (intro), dengan harapan agar pelaksanaan ritual
tersebut dapat berjalan dengan lancar dan penuh khidmat. Kidung yang
dilantunkan tersebut disebut dengan “Tembang Pamojhi”, yang
dilantunkan oleh satu orang, namun sesekali diikuti oleh para pelaku
ritual lainnya.

Selama pembacaan tembang pamojhi tersebut, para pelaku ritual
lainnya “mengamini” dengan sikap mengangkat tangan dan
mengayunkannya ke atas dan ke bawah secara berulang-ulang. Gerakan
tersebut bermakna suatu permohonan kepada Tuhan Sang Pemilik
Semesta. Selanjutnya alat musik mulai dimainkan oleh masing-masing
musisi secara berurutan, sementara pelaku ritual lainnya mulai beranjak
berdiri hingga semua alat musik dimainkan. Dengan iringan musik
lengkap dan tembang pamojhi, selanjutnya para pelaku ritual mulai
menari sesaji denan tetap membentuk formasi melingkar. Pada ujung
pelaksanaan ritual, satu demi satu para pengunjung yang menyaksikan di
pinggir arena upacara diajak untuk turut serta menari bersama.
Kemudiann ritual Hodo diakhiri dengan berdoa serta makan bersama. Di
akhir pelaksanaan ritual biasanya ditandai dengan turunnya hujan di
lokasi tersebut seketika itu juga.

D. Syair-Syair Tembang Pamojhi

Sebelum memulai acara, para pelaku ritual Hodo melakukan
tawassul kepada para nabi, tabi’in, tabiut tabi’'in, syuhada’, awliya’, shalihin
serta para leluhur-leluhur mereka. Dalam agama Islam wasilah diyakini
sebagai cara seorang hamba untuk mendekatkan diri kepada Allah melalui
perantara orang-orang yang menjadi kekasih-Nya. Setelah wasilah
dilakukan, maka acara ritual hodo pun siap untuk dimulai dengan diawali

JURNAL LISAN AL-HAL | 47



“Tembang Pamojhi Ritual Hodo"

pembacaan syair tembang pamojhi.

Syair tembang pamojhi yang terdapat pada ritual hodo berasal
dari puisi dengan berbahasa Madura. Tembang pamojhi Hodo dibagi
menjadi dua bagian, yaitu pada bagian pertama adalah syair dari kidung
tua yang dinyanyikan oleh pengrawit. Pada saat awal mula upacara ritual
(intro) dimulai. Makna dari syair kidung tua ini lebih cenderung bermakna
suatu penghambaan dan doa kepada Allah. Bagian kedua adalah bagian
syair untuk lagu pengiring tarian Hodo, yang dinyanyikan setelah kidung
tua dinyanyikan, bagian kedua ini adalah syair yang dinyanyikan
bersamaan dengan tarian Hodo. Bait syair pada tarian Hodo ini terdapat
pengulangan sebanyak dua kali baik bagian yang pertama maupun bagian
yang kedua. Pada pengulangan yang kedua kalinya bait-bait syair tersebut
diselingi dengan lantunan dua kalimat syahadat.l® Berikut ini adalah
bagian pertama Syair Hodo yaitu kidung pembuka, beserta arti dalam
bahasa Indonesia, yang dinyanyikan di awal atau introduction.

A’udu Billahi Minassyaithanirrojim
(Aku berlindung kepada Allah dari godaan Syetan yang terkutuk)
Bissmillahirrohmanirrahim
(Dengan menyebut nama Allah yang Maha Pengasih lagi Maha Penyayang)
Tembang pamojhi kaule
(inilah tembang puji-pujian kami)
Pamojhina socce kalaben ate se pote
(Pujian yang suci dengan hati yang putih bersih)
Kaangguy ngadep Ajunan Guste
(untuk menghadap Engkau wahai Tuhan kami)
Moga-moga pangistoa parnyoonan nak poto Adam
(semoga terkabul permohonan anak cucu Adam)
Son nak Poto Abididen Nabi Adam
(Untuk semua anak cucu Nabi Adam)
Wekasane Nabi Muhammad
(Meneruskan (ajaran) Nabi Muhammad)
Sengko’ jeneng alif, Alif iku Popocogi
(Akulah yang bernama alif, alif itu adalah ciptaan)
Sang pangocap Sapa Liwepa
(Sang Maha Berkehendak bagi apa saja yang Dia Kehendaki)
Sengko’ Makhlukka Allah
(Aku adalah makhluk Allah)

16 Ke Tohasan, Wawancara Pribadi.

48 JURNAL LISAN AL-HAL



“Volume 14, No. 1, Juni 2020"

Mandhi, mandhi, mandhi Diye
(terkabullah, terkabullah, terkabullah disini)
Sendit Jibril cangking Malaikat
(melalui Jibril sang pegangan para Malaikat)
Ondhem dateng, Ondhem deteng, Ondhem dateng
(wahai awan datanglah, wahai awan datanglah, wahai awan datanglah)
Mon Geggere, Mon geggere
(Duh turunlah, Duh turunlah)

Berikut ini adalah syair bagian kedua tembang pamojhi ritual Hodo
yang menadi pengiring tarian hodo, beserta arti dalam bahasa Indonesia :
Tarian Hodo
Dangdangkep Sere Kekep
(Daun Sirih yang bertepi-tepi)
Mon Majid Mara ngocap
(Jika orang mati mari berbicara)
Mon Manossa Mara Nyanggikep
(Jika Manusia jangan berbicara)
Somor Bandung Talage Petteng
(Sumur bendungan telaga hitam)
Sabuhoni Moge Ondem
(Berharap Semoga Awan Mendung Datang)
Petteng dateng, Petteng dateng
(Mendung hitam datanglah, Mendung hitam datanglah)
Malaikat Papat Tekka
(Malaikat mohon datangkan hujan)
Tekka Dateng, Tekka Dateng
(Kabulkan dan datangkanlah, kabulkan dan datngkanlah)
Saksena Para Wali
(disaksikan oleh Para Wali)
Wawaline Nabi Muhammad
(Para Wali (penerus) Nabi Muhammad)

Pada teks syair mantra berbahasa Madura di atas tampak sebagai suatu
Puji-pujian yang merupakan suatu bentuk permohonan hamba kepada
Allah Yang Maha Kuasa. Tembhang pamojhi merupakan permohonan
kepada Tuhan dengan menggunakan unsur-unsur Islami. Mantra
tersebut memberikan gambaran tentang sekumpulan orang yang
mewakili penduduk desa untuk meminta hujan kepada Allah.

JURNAL LISAN AL-HAL | 49



“Tembang Pamojhi Ritual Hodo"

E. Nilai-Nilai Religius Dalam Tembang Pamojhi

Secara keseluruhan, tahapan-tahapan prosesi yang dilakukan,
tampak jelas pelaksanaan ritual Hodo sarat dengan muatan nilai-nilai ke-
Islaman. Tahap pesucen, semedi dan menyembelih hewan kurban
sebagaimana disebutkan di atas senada dengan anjuran dalam agama
Islam yang bermakna hubungan antara hamba dengan Tuhannya serta
hubungan antar sesama manusia. Secara fisik bersesuci dalam Islam ialah
merupakan kegian mensucikan diri dari hadas maupun najis, sehingga
seseorang diperbolehkan untuk mengerjakan suatu ibadah (menghadap
Allah). Begitu pula dengn semedi, yang merujuk pada praktik-praktik
tasawuf praktis para kaum sufi melalui media dzikir dan tafakkur.
Sedangkan anjuran meyembelih hewan ternak yang memang
disyariatkan dalam Al-Qur’an dan as-Sunnah serta diperkuat oleh Ijma
ulama’ sebagai wujud syukur atas nikmat-nikmay-Nya. Berkurban juga
memiliki dimensi makna agar manusia bisa saling berbagi kepada
sesama.

Selain itu, setiap syair tembang pamojhi dalam ritual Hodo, baik
bagian pertama maupun kedua juga memiliki makna spiritual-religius
yang terkandung di dalamnya. Pargament mengartikan Spiritualitas
sebagai sebuah pencarian terhadap sesuatu yang suci (a search for the
sacred).1? Lebih lanjut Levine, yoo, Aviv, Ewing dan Au menambahkan
bahwa spiritualitas sebagai sebuah hubungan antara seorang individu
dengan sesuatu yang tidak tampak secara fisik dan mental, memiliki
beberapa elemen seperti makna, tujuan, dan hubungan dengan sesuatu
yang memiliki kekuatan yang jauh melebihi apa yang dimiliki individu
tersebut.l® Dengan kata lain bahwa spiritualitas merupakan makna yang
tidak dapat dipisahkan dengan religiusitas, meskipun ruang lingkup
spiritualitas lebih luas. Dari bait-bait yang dilantunkan dalam ritual Hodo
dapat kita ambil beberapa hikmah, diantaranya adalah:

1. Penghambaan
Nilai pertama yang dapat diambil dari syair ritual pojhian Hodo
adalah wujud penghambaan/keabdian. Hal ini dapat dilihat dari bait syair

Y Taufik Achmad Dwi Putro, “Islamic Work Ethic: Studi Kasus Nilai-Nilai
Spiritualitas Islam Pada PT. Andromeda” (Tesis, Fakultas Psikologi Universitas Gadjah Mada
Yogyakarta, 2015), 3.

*® Ibid.

50 | JURNAL LISAN AL-HAL



“Volume 14, No. 1, Juni 2020"

pembuka ritual hodo. Sebagaimana hakikat penciptaan manusia dan jin
adalah untuk megabdi kepada Allah. Penghambaan adalah merupakan
wujud kecintaan dan kesadaran manusia dan makhluk-makhluk Allah
lainnya untuk tunduk dan patuh kepada-Nya dengan menjalankan segala
perintah dan menjauhi segala larangan-Nya. Dimensi penghambaan
manusia mencakup aspek lahir dana batin, keduanya tidak bisa dilakukan
secara parsial pada waktu ataupun tempat tertentu saja.

Penghambaan kepada sang pencipta harus senantiasa
menyeimbangkan potensi rohaniah dan potensi jasmaniah, untuk
dijadikan sebagai bekal dalam melakukan pengabdian kepada Allah secara
tulus dan ikhlas. Untuk mengabdi kepada Allah secara baik, manusia harus
memiliki iman yang benar, yaitu meyakini bahwa Allah lah sebahagai satu-
satunya dzat yang layak dan seharusnya disembah serta tempat
mengabdikan diri secara utuh. Inti penghambaan manusia adalah tauhid,
yaitu mengesakan Allah dengan seluruh sifat-sifatnya dan tidak membuat
sekutu dengan makhluk-Nya. Dengan demikian dapat dipahami bahwa
tauhid dapat menyadarkan manusia, dirinya dan segala yang dimiliki
adalah seluruhnya milik Allah. Dengan sepenuh hati manusia menerima
Allah sebagai penguasa tunggal dalam kehidupan, sebagai sumber haqiqi
kebenaran yang memiliki kehendak dan kekuasaan bagi seluruh alam.

2. Permohonan dan Wasilah

Secara lahiriah, bait-bait syair yang terucap dalam tembang
pamojhi ritual Hodo merupakan bentuk dimana subjek melakukan
munajat dengan hati yang bersih, tulus dan ikhlas. Subjek berkeyakinan
bahwa terdapat kekuatan besar yang mampu mengabulkan segala
permohonan dan keinginan yang diminta, yaitu berupa rahmat
diturunkannya hujan dan kesuburan tanaman. Kekuatan transenden yang
dituju adalah kekuasaan Allah. Seseorang yang ikhlas dalam melakukan
perbuatan, tujuan dan cita-cita amalnya hanya semata-mata karena Allah,
maka manusia itu akan disertai oleh Allah dalam berbagai situasi dan
keadaan dimana saja mereka berada.

Dalam tembang pamojhi ritual Hodo, munajat yang dipanjatkan
juga disertai dengan wasilah melalui kekasih-kekasih Allah. Ada dua nama
nabi dan malaikat Allah yang disebutkan dalam syair-syair pamojhi
tersebut, yaitu Nabi Muhammad, Nabi Adam, Malaikat Jibril, Malaikat
pembawa hujan (Izrofil) dan para wali penerus Nabi Muhammad. Nabi
Adam dimaknai sebagai representasi bapak seluruh umat manusia yang
ada di muka bumi ini. Sementara Nabi Muhammad adalah merupakan
Rasul mulia penyempurna agama Islam yang risalah-risalahnya diterima

JURNAL LISAN AL-HAL | 51



“Tembang Pamojhi Ritual Hodo"

dari Allah melalui malaikat Jibril. Bagi kalangan Islam Ahlussunnah wal
Jama’ah, wasilah diyakini sebagai jembatan yang akan mempermudah
segala permohonan agar tersampaikan kepada Allah dan dikabulkan oleh-
Nya. Keistimewaan-keistimewaan kekasih Allah yang dapat memudahkan
dan terkabulkannya doa tersubut disebut dengan syafaat. Syafaat kekasih-
kekasih Allah ini tetap arus diminta kepada Sang Pemberi Syafaat yaitu
Allah SWT.

3. Berserah Diri

Manusia tidak pernah tahu apa yang Allah rencanakan untuk
kehidupannya. Dengan ketidaktahuan inilah seharusnya manusia tetap
memiliki prasangka baik kepada Allah atas peristiwa-peristiwa yang telah
Allah pilihkan untuk hamba-Nya. Inilah wujud kepasrahan kepada Sang
Khaliq. Kepasrahan disini bukan berarti menerima nasib tanpa adanya
perjuangan. Namun kepasrahan adalah wujud penyerahan diri dari Segala
aktifitas kehidupan manusia yang selalu disandarkan kepada Allah sebagai
Tuhannya, setelah dilakukannya berbagai usaha dan doa. Nilai kepasrahan
juga tersirat di dalam tembang pamojhi ritual Hodo masayarakat adat
suku Pariopo. Dari pelaksanaan ritual permohonan diturunkannya hujan,
mereka menyadari bahwa Allah dzat yang Maha Esa lah yang akan
mengabulkan segala permohonan, terhadap sapa saja yang Allah
kehendaki. Mereka sebagai manusia anak cucu Adam hanya bisa
memohon dan berdoa.

Hakikat dari kepasrahan diri manusia adalah kesadaran akan
keterbatasan kekuatan dan kemampuan dalam melakukan segala
pekerjaan. Tanpa adanya pertolongan dari Allah yang Maha Berkehendak,
tentu manusia bukanlah apa-apa. Totalitas kepasrahan dengan
menganggap bahwa tidak ada kekuatan melainkan kekuatan Allah akan
membawa dampak positif pada setiap tindakan yang dilakukan oleh
manusia. Kepasrahan diri akan memberikan ketenangan secara batin dan
menganggap bahwa apa yang diterimanya adalah pilihan terbaik dari
Allah serta menganggap segala peristiwa pasti mengandung nilai
kebaikan. Dengan kepasrahan kepada Allah inilah manusia akan menjlani
kehidupan di jalan yang benar, tanpa keraguan, kegelisahan dan
kehawatiran yang berlebihan. Kepasrahan manusia akan membawa
kesadaran bahwa sebaik-baik rencana manusia, jauh lebih baik rencana
yang Allah siapkan untuknya.

F. Simpulan
Ritual Hodo adalah merupakan upacara adat masyarakat suku

52 | JURNAL LISAN AL-HAL



“Volume 14, No. 1, Juni 2020"

Pariopo yang berlansung secara turun-temurun dari generasi ke generasi
yang tetap bertahan hingga hari ini. Ritual ini merupakan upacra adat
dalam rangka memohon agar diturunkannya berkah Tuhan, yaitu berupa
hujan. Dalam perjaanannya ritual Hodo ini mengalami akulturasi antara
budaya lokal masyarakat dengan nilai-nilai agama yang berkembang, yaitu
agama Islam. Sehingga tak heran jika mantra atau tembang pamojhi dalam
ritual Hodo ini sarat denan nilai-nilai religius yang bernuansa Islami.

Sedikitnya terdapat tiga makna dasar nilai-nilai religius yang
tersirat dalam tembang pamojhi ritual Hodo tersebut. Antara lain adalah
nilai penghambaan, permohonan dan wasilah serta berserah diri kepada
Allah. Dimana ketiga nilai ini pada dasarnya merupakan inti dari ajaran
agama Islam dari bangunan sendi-sendi keimanan, yang dalam konsep
keimanan dalam Islam dikenal dengan istilah tauhid. Tauhid adalah
merupakan konsep aqidah dalam Islam yang menyatakan dan meyakini
keesaan Allah. Seorang muslim harus yakin bahwa tauhid adalah pondasi
keberislaman yang paling agung serta hakikat Islam yang paling
mendasar, sebagai salah satu syarat akan diterimanya amal perbuatan
manusia.

Aqgidah Asy’ariyah membagi pengamalan tauhid ke dalam tiga
bagian, yaitu tauhid rububiyah, tauhid uluhiyah dan asma wa sifat. Tauhid
rubiyah adalah keberimanan manusia terhadap keesaan Allah sebagai
satu-satunya Tuhan yang memiliki, merencanakan, menciptakan,
mengatur, memelihara, memberi rezeki, memberikan manfaat menolak
mudharat serta menjaga seluruh alam semesta. Sedangkan tauhid uluhiyah
adalah wujud keberimanan manusia bahwa hanya Allah yang patut
disembah dan tidak ada sekutu bagi-Nya. Beriman terhadap uluhiyah Allah
merupakan konsekwensi dari keimanan terhadap rububiyah-Nya, yaitu
mengesakan Allah dalam setiap ibadah yang dilakukan. Sedangkan tauhid
Asma wa Sifat adalah keberimanan terhadap sifat dan nama-nama Allah
yang baik (asmaul husna), yang sesuai dengan keagungan-Nya.

Seluruh esensi ketiga konsep tauhid tersebut telah tergambar
dalam tembang pamojhi ritual masyarakat adat suku Pariopo dalam
melaksanakan ritual Hodo serta tidak bertentangan dengan ajaran-ajaran
tauhid. Meskipun ritual Hodo ini sama sekali berbeda dengan ritual shalat
istisqa’ yang diajarkan oleh salafunas shalih yang juga memiliki tujuan
permohonan turunnya hujan. Hal ini semakin menegaskan bahwa dalam
ritual hodo telah terjadi akulturasi antara budaya masyarakat suku
Pariopo dengan nila-nilai agama Islam, sehingga ritual hodo yang menjadi
kekayaan budaya masyarakat adat suku Pariopo ini patut untuk
dilestarikan dan diperkenalkan kepada publik.

JURNAL LISAN AL-HAL | 53



“Tembang Pamojhi Ritual Hodo"

54 | JURNAL LISAN AL-HAL



“Volume 14, No. 1, Juni 2020"

DAFTAR PUSTAKA

Noratio, Chandra. “Sinopsis Ritual Budaya Hodo: Tarian Sakral Minta
Hujan.” Dokumen Kecamatan Asembagus, 2006.

Hidayatullah, Panakajaya. Upacara Seni Hodo sebagai Ritual Kesuburan
Masyarakat Dukuh Pariopo Situbondo. Yogyakarta: Pengkajian Seni
Pertunjukan dan Seni Rupa, Universitas Gadjah Mada, 2015.

R.M. Soedarsono. Seni Pertunjukan Indonesia di Era Globalisasi.
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 2010.

Sumandiyo Hadi. Seni dalam Ritual Agama. Yogyakarta: Pustaka, 2006.

Achmad, Taufik, Dwi Putro. “Islamic Work Ethic: Studi Kasus Nilai-Nilai
Spiritualitas Islam Pada PT. Andromeda.” Tesis, Fakultas Psikologi
Universitas Gadjah Mada Yogyakarta, 2015.

Irwan Rakhday. “Sekelumit Kisah dari Bumi Pariopo (Upacara Adat Hodo),”
Nopember 2016.

———. “Suku Pariopo: Identifikasi yang Mengokohkan.” Jawa Pos, Radar
Banyuwangi, 19 September 2015.

“Warga Pariopo Gelar Ritual Hodo.” Jawa Pos, Radar Banyuwangi, 4

Nopember 2015

Irwan Rakhday, Wawancara Pribadi, 5 Desember 2016. Asembagus.

Ke Absu. Wawancara Pribadi, 8 Nopember 2016. Desa Bantal Asembagus.

Ke Tohasan. Wawancara Pribadi, 8 Nopember 2016. Desa Bantal
Asembagus.

JURNAL LISAN AL-HAL | 55



